
Acta Sunu-Xalaat Supplementum 
Faculté des Lettres et Sciences Humaines 

Université Cheikh Anta Diop de Dakar 

ISSN : 2772-2104 – ACTA N° 3, Décembre 2025 – Acta Sunu-Xalaat Supplementum – Faculté des Lettres et Sciences 
Humaines – Université Cheikh Anta Diop de Dakar 

URL : https://afrosciences-antiquity.com/revue-africaine-des-sciences-de-lantiquite-sunu-xalaat/sunu-xalaat-

supplements/ – ACTA Numéro 3 / Décembre 2025 

 

Acta SUNU XALAAT Supplementum 

N° 3, Décembre 2025, PP. 1-21. 

 
 

Egypte ancienne-Afrique noire : édification des 

sépultures, rites de mort et perception de l’au-

delà 

 

 

 

 

 

 

 
Auteur: Dr Mouhamadou Nissire SARR,  

Université Cheikh Anta Diop de Dakar 
 

 

https://afrosciences-antiquity.com/revue-africaine-des-sciences-de-lantiquite-sunu-xalaat/sunu-xalaat-supplements/
https://afrosciences-antiquity.com/revue-africaine-des-sciences-de-lantiquite-sunu-xalaat/sunu-xalaat-supplements/


A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

2 

 

                                                           

Résumé :  L’objectif de cet article est de reconstituer les différentes étapes de construction des 

monuments funéraires dans les espaces nilotique et sénégambien. Les peuples qui ont habité 

ces espaces ont toujours honoré leurs morts en leur édifiant des sépultures qui définissent leur 

identité mais qui leur permettent aussi d’entretenir des rapports très vivants avec leurs ancêtres. 

Ces tombes en formes ovales, rectangulaires et pyramidales constituent des indices de 

migration de ces peuples de la Vallée du Nil à leur emplacement actuel. Il s’agira dans ce texte 

d’interroger les sources archéologiques, l’épigraphie égyptienne et les traditions orales négro-

africaines pour rédiger une page d’histoire de l’architecture funéraire des peuples nilotiques et 

de leurs descendants actuels. 

Abstract: The aim of this paper is to retrace the different stages of construction of funerary 

monuments in the Nilotic and Senegambian areas. Peoples who inhabited these areas have 

always honored their dead by building tombs that define their identity but also allow them to 

maintain very lively relationships with their ancestors. These oval, rectangular and pyramidal 

tombs constitute evidence of migration of these peoples from the Nile Valley to their current 

location. This text will examine archaeological sources, Egyptian epigraphy and Black African 

oral traditions to write a page of history of the funerary architecture of the Nilotic peoples and 

their current descendants.  

Mots-clés : Égypte ancienne, Afrique noire moderne, Religion, Architecture funéraire, Rites 

funéraires. 

Keywords: Ancient Egypt, Modern Black Africa, Religion, Funerary Architecture, Funerary 

Rites. 

 

 

 

 

 

 

  

https://translate.google.com/?sca_esv=393159a26b253a41&iflsig=ACkRmUkAAAAAZ_fZsCNSI0bWyI0C0FOMuvE82iHxBWNC&uact=5&gs_lp=Egdnd3Mtd2l6IhxUcmFkdWN0aW9uIGZyYW7Dp2FpcyBhbmdsYWlzMgUQABiABDIFEAAYgAQyBRAAGIAEMgUQABiABDIFEAAYgAQyBRAAGIAEMgUQABiABDIFEAAYgAQyBRAAGIAEMgUQABiABEjiogJQvglYnY4CcAV4AJABAJgBrQGgAdoaqgEENS4yNrgBA8gBAPgBAZgCI6ACth2oAgDCAgsQLhiABBjRAxjHAcICBRAuGIAEmAMI8QVvCyB5B85qrJIHBDQuMzGgB5y9AbIHBDAuMzG4B5Ed&um=1&ie=UTF-8&hl=en&client=tw-ob#fr/en/L%E2%80%99objectif%20de%20ce%20papier,%20est%20de%20reconstituer%20les%20diff%C3%A9rentes%20%C3%A9tapes%20de%20construction%20des%20monuments%20fun%C3%A9raires%20dans%20l%E2%80%99espace%20nilotique%20et%20s%C3%A9n%C3%A9gambien.%20Les%20peuples%20qui
https://translate.google.com/?sca_esv=393159a26b253a41&iflsig=ACkRmUkAAAAAZ_fZsCNSI0bWyI0C0FOMuvE82iHxBWNC&uact=5&gs_lp=Egdnd3Mtd2l6IhxUcmFkdWN0aW9uIGZyYW7Dp2FpcyBhbmdsYWlzMgUQABiABDIFEAAYgAQyBRAAGIAEMgUQABiABDIFEAAYgAQyBRAAGIAEMgUQABiABDIFEAAYgAQyBRAAGIAEMgUQABiABEjiogJQvglYnY4CcAV4AJABAJgBrQGgAdoaqgEENS4yNrgBA8gBAPgBAZgCI6ACth2oAgDCAgsQLhiABBjRAxjHAcICBRAuGIAEmAMI8QVvCyB5B85qrJIHBDQuMzGgB5y9AbIHBDAuMzG4B5Ed&um=1&ie=UTF-8&hl=en&client=tw-ob#fr/en/L%E2%80%99objectif%20de%20ce%20papier,%20est%20de%20reconstituer%20les%20diff%C3%A9rentes%20%C3%A9tapes%20de%20construction%20des%20monuments%20fun%C3%A9raires%20dans%20l%E2%80%99espace%20nilotique%20et%20s%C3%A9n%C3%A9gambien.%20Les%20peuples%20qui


A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

3 

 

Introduction 

Les recherches archéologiques dans la vallée du Nil ont mis au jour des sépultures dans 

lesquelles étaient enterrés les chefs et leurs fonctionnaires. Ces sépultures, nous les retrouvons 

dans l’espace nilotique et en Sénégambie notamment dans les royaumes valaf manding, seereer 

et diola. Elles sont construites en briques et en terre. En Égypte, les tombes les plus anciennes 

ont été découvertes jusqu’à présent à Merimdé et El-Omari et consistaient en des fosses peu 

profondes, ovales à rondes, chacune recouverte d’un tumulus. Les corps étaient généralement 

enterrés accroupis sur le côté gauche, principalement tournés vers l’ouest. A l’époque 

historique, c’est l’est ou la vallée du Nil qui prévaut. L’idée selon laquelle, les tombes étaient 

situées dans des maisons ou des établissements humains a été récemment rejetée. Ce type de 

tombe primitive a été remplacé par celui qui prend la forme d’un rectangle (Badari et Naqada). 

L’enduit d’argile, le revêtement avec des branches, des nattes et des planches étaient devenus 

plus courants. Les tombes plus grandes contenaient déjà une niche latérale pour le corps au 

fond du puits. Le défunt était généralement enterré dans des cercueils en bois ou en argile. La 

transition vers des tombes de la période historique a eu lieu à la fin de la culture Nagada. A 

Abousir el-Melek, les premières tombes de ces cultures néolithiques étaient rectangulaires avec 

un toit fait de troncs d’arbres et de traverses, scellées avec de l’argile. Sur les côtés étroits, 

étaient construites une ou plusieurs chambres funéraires destinées aux objets funéraires (D. 

Arnold : 1977 : 827-828).    

   Malgré l’idée d’une existence continue dans l’au-delà, dans l’Egypte ancienne, les morts 

disposaient d’une demeure terrestre qui, comme une sorte de seconde maison permanente, 

reproduisait les habitations des vivants avec des entrepôts, des salles à piliers, des cours, etc., 

et ou était repensée pour répondre aux besoins des morts. C’est dans cette tombe comme lieu 

d’habitation où dormait le défunt, le corps protégé de la décomposition par la momification et 

des pilleurs par l’usage du sarcophage et des dispositifs de blocage. Ici aussi, pour assurer la 

pérennité d’une autre manière, des statues des morts étaient placées dans des chapelles et des 

serdabs. A partir du Moyen Empire mais surtout au Nouvel Empire, cette idée du tombeau 

comme « demeure d’éternité » a cédé la place à l’intention de comprendre d’abord la chambre 

funéraire, puis les autres compartiments de la sépulture, comme une image de l’au-delà et de 

les identifier comme tels grâce à un programme de décorations accompagnées de textes. Dans 

sa forme architecturale, cependant, la tombe se caractérisait par un autre aspect, plus essentiel, 

à savoir celui d’un lieu dédié aux soins des morts et à leur contact avec les vivants. Car sans la 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

4 

 

fourniture de nourriture et de boisson par la postérité, mais grâce à des techniques de 

résurrection telles que l’ouverture de la bouche et les prières pour les morts, ces derniers 

seraient confrontés à un sort terrible. Conscient du danger, l’égyptien concluait non seulement 

des contrats avec sa descendance qui régissaient cette fourniture, mais aussi façonnait 

extérieurement la tombe en un lieu d’accueil (D. Arnold, op. cit. : 826).  

   L’égyptien ancien disposait de vocables très riches qui permettaient de mettre évidence les 

formes de construction de ces monuments funéraires et leur lieu d’emplacement terrestre et 

céleste. Ces termes, nous les retrouvons parfois comme tels dans les langues négro-africaines 

notamment : Dr, jal (vlaf), mr, baameel (valaf), baamulé (peul), 

maHat, moogata (peul). 

 

Cette contribution se propose d’interroger leur méthode d’édification, les techniques 

d’inhumation, les rites de conservation des corps et la perception de l’au-delà des peuples qui 

y habitaient.  

1. Termes par lesquels les Égyptiens identifiaient leurs tombes 

Transcription Translittération Traduction 

 

is Tomb, (Faulkner, 1991 : 29). 

 
maHat Tombe délabrée 

 

ia Tombe, mastaba (R. Hannig, 

1995 : 29). 

 

@wt Chapelle funéraire (R. 

Hannig, 1995 : 516-5). 

 

@wt-kA La maison du ka 

 
maHat Tombeau rupestre 

 

aHat Tombe 

 

ia  

 

@wt Le temple, lieu 

d’enterrement des rois 

 

st-wrt La grande place 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

5 

 

 

maHat Tombe délabrée 

 ; 

 

@rt 
 
 
imi-rA-kA.t Hr smy.t nt nsw 

Tombeau des hautes terres 

(Gardiner N 25, 1988 : 488).  

 

Surintendant des travaux du 

cimetière du roi (Thoutmosis 

II), (ZÄS 38, 1900 : 112).  

 

 

pr La maison du mort 

 

^rwt  

 

 

wabt La place pure 

 

¡wt  

 

Pr-+t Maison d’éternité 

,    

Axt 
 
Axt  nt  nHH 

L’horizon 

 

Horizon de l’éternité comme 

le nom du temple, du 

tombeau, de la nécropole 

(Wb. 1 : 17). 

 

StAyt  

   

 

qrrt  

 

mr Pyramide 

 

(R. Hannig, 2014 : 552-553) 

2. Les Monuments funéraires des peuples de la vallée du Nil 

Egypte : 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

6 

 

 

   La pyramide à degrés se trouve à Saqqarah Nord. Elle été l’œuvre du Pharaon Djoser de la 

troisième dynastie avec l’aide de son architecte Imhotep. L’infrastructure est décrite comme 

une ville souterraine comprenant la tombe du roi et ses dépendances d’une part, et, d’autre part, 

les tombes des reines et des enfants royaux. La tombe du roi comprenait la descenderie, le puits 

funéraire qui pouvait mesurer jusqu’à 28 m. de profondeur et 7 m. de côté et par lequel on 

descendait pour accéder au caveau. C’est dans ce caveau qu’on a retrouvé les restes du Pharaon 

(J. Vandier, 1952 : 880-884).   

 

Les Mastabas 

   Le terme vient de l’arabe مَصْطَبَة, pluriel المصاطب et désigne « la banquette ou l’estrade 

construite en pierre qu’on voit dans les rues des villes égyptiennes en avant de chaque 

boutique » (A. Mariette, 1976 : 22). Par extension, les mastabas sont les sépultures des anciens 

rois et des hauts fonctionnaires de l’Egypte de l’ancien empire. On les retrouve dans les sites 

archéologiques comme Giza, Saqqara, Hawara et Meidoum. Ce complexe funéraire était 

composé du serdab ; du puits funéraire HAt (R. Hannig, 2014 : 554) ; de la 

chambre funéraire is ; dwAt ; dAt(R. Hannig, 2014 : 554) où 

reposait le mort avec son mobilier funéraire. C’est dans ces chambres funéraires qu’étaient 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

7 

 

gravées des inscriptions et des décorations relatives à la vie quotidienne particulièrement les 

scènes de pêche, de chasse, de sport, de musique, de danse, des funérailles, les stèles du défunt 

et sa table d’offrandes taillée dans la pierre. Pour protéger les statues essentielles à ce bien-être 

éternel, les anciens Égyptiens les emmuraient dans des chambres fermées, connues sous le nom 

de serdab, d’après un mot arabe   سِرْداَب signifiant cave. L’ancien terme pour serdab était 

 pr-twt « chambre des statues » (R. Hannig, 2014 : 1174) et non @w t-

kA (R. Faulkner, 1991 : 166)), qui désignait une tombe dans son ensemble. Le serdab était 

souvent relié à un lieu d’offrandes par une fente qui était autrefois appelée ptr.tj nt Hwt.kA 

« l’œil de la maison du ka », comme l’avait cependant suggéré Moret, en examinant les blocks 

inscrits en question, qui avaient été déposés au Musée du Caire, et avait constaté que devant le 

titre et le nom de Rawer, l’inscription suivante :      « Œil de la 

maison du ka, du scribe des archives du roi en présence du connu du roi, Rawer » (Blackman, 

1916 : 251). Selon A. Moret (ZÄS 52, 1915 : 89), le terme   irti désigne « l’endroit où les 

yeux du mort, censé dans l’autre monde, s’ouvrent pour regarder dans le monde des vivants ». 

Le plus ancien exemple daté de la pratique consistant à placer des statues dans un serdab nous 

est fourni par le temple pyramidal du Pharaon Djoser. Juste à l’est du temple, au nord de la 

pyramide à degrés, se dresse un serdab extérieur construit en calcaire fin contre le revêtement 

de l’étage inférieur. Il contenait la célèbre statue de Djoser, aujourd’hui conservée au Caire 

sous la référence JE 49158, et son mur extérieur était percé de deux trous circulaires en face 

des yeux (E. Brovarski, 1984 : 874).  

   La pratique s’est étendue avec la mise en place des mastabas des fonctionnaires de l’ancien 

empire, notamment à Giza et à Saqqara. Dans les tombes privées, le serdab apparaît pour la 

première fois sous le règne de Djoser, dans le mastaba jumeau de Khabausokar et de son épouse 

Hathorneferhetep. Un serdab, situé au sud de la chapelle cruciforme intérieure, de type façade 

de palais, était relié par une porte supplémentaire dans le mur sud. La tombe de Metjen à 

Saqqara, datable du règne de Snéfrou, possédait un serdab au sud de sa chapelle cruciforme, 

relié par une louche à la chambre funéraire. Autour de la louche était inscrite une formule 

d’offrande, et en dessous, les mots pour la statue. C’est dans ce serdab que fut découverte la 

statue de Metjen en granit rouge à Berlin (1106). La chapelle cruciforme de Rahotep à Meidum, 

revêtue de pierres et entièrement décorée, fut plus tard comblée de briques brutes et transformée 

en serdab. Les statues réalistes (CG 18-19) de Rahotep et de Néféret se tenaient dans le profond 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

8 

 

renforcement de la fausse porte. Un seul mastaba du champ occidental de Gizeh, achevé sous 

le règne de Kéops, était doté d’un serdab ; G 4000, le mastaba d’Hémiunou, en possédait en 

réalité deux, un derrière chacune des niches d’offrandes de la chapelle du couloir intérieur. 

Tous deux furent construits dans des trous percés dans l’ancien noyau et contemporains des 

travaux supplémentaires du noyau réalisé à la fin du règne de Kéops. Le serdab nord contenait 

le portait du prince corpulent d’Hildeheim (1962), le plus grand monument du règne de Kéops. 

Le serdab sud a été retrouvé vide, mais pourrait avoir contenu plusieurs statues en bois. Dans 

le champ oriental de Gizeh, aucun des cinq mastabas jumeaux, achevés vers la fin du règne de 

Kéops, ne contenait une quelconque sorte de serdab. De plus, des preuves certaines ont trouvées 

que des statues et statuettes avaient été placées dans leurs chapelles exposées à la vue. La 

chapelle extérieure de Kawab (G 7120) contenait dix à vingt satatues exposées à la vue, quatre 

dans des renforcements dans le mur ouest de la chambre principale de la chapelle extérieure et 

le reste debout sur le sol. Le prince Minkhaf a suivi l’exemple de Kawab avec une rangée de 

quatre niches de statues creusées dans le mur ouest de sa chapelle extérieure (G 7430 + 7440). 

Seuls deux mastabas avec Serdab à Gizeh peuvent être datés du règne de Khéphren : G 4750 

(Ankhi), G 7510 (ANKH-haf). Le buste d’Ankh-Haf de Boston a été découvert dans la chapelle 

extérieure en briques érodées de G. 7310. Le buste reposait sur le sol de la chapelle devant un 

banc bas en briques, et il se pourrait qu’il ait été posé sur cette structure. Cependant, la chapelle 

intérieure d’Ankhchaf était dotée d’un grand serdab, juste derrière son mur ouest, et il est 

possible que la pièce ait été tirée du mur sud effondré avec une autre sculpture aujourd’hui 

disparue (E. Brovarski, op. cit. : 875-876). 

L’usage de Serdab commence à se développer à Gizeh sous le règne de Mykérinos, et devint 

fréquent dans les grands mastabas de Gizeh et de Saqqara de la fin du règne de Mykérinos à la 

fin du règne de Néférirkarê. Tous ces premiers serdabs étaient reliés au lieu d’offrande soit par 

une fente avec une ouverture horizontale dans la fausse porte, soit par une fente avec une 

ouverture verticale dans les murs de la salle d’offrande. Lorsque la fente était dans la fausse 

porte, toutes les offrandes étaient déposées devant elle et les récitations étaient prononcées à 

peu près au niveau de l’ouverture, sous ou au-dessus du tambour. Lorsque la fente était dans 

les murs du nord ou sud de la salle d’offrande, elle s’ouvrait généralement sur une table ou une 

scène d’offrande, et les mêmes cérémonies étaient certainement effectuées (E. Brovarski, op. 

cit. : 876).  

Sépulture d’un chef 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

9 

 

 

(J. Vandier, 1952 : 160) 

   Cette sépulture d’un dignitaire égyptien a été découvert à El-Oumari. Le mort recroquevillé 

sur lui-même tenait dans sa main un sceptre Ams. Nous apercevons au niveau de sa tête 

un vase. Les usages funéraires des habitants d’EL-Oumari varient d’une tombe à l’autre. Dans 

certaines sépultures, les squelettes étaient également recroquevillés et reposaient sur le côte 

gauche, la tête régulièrement orientée vers le Sud, la face vers l’Ouest. Dans d’autres, « le corps 

était enveloppé, soit dans une natte, soit dans une peau de bête soit dans un tissu, et reposait 

auprès d’un vase de terre cuite. A plusieurs reprises, un bouquet de fleur était placé près de la 

poitrine. Quelques tombes offraient un détail particulier : l’une d’entre elles contenait un coffre 

d’argile, placé derrière la tête du mort » (J. Vandier, 1952 : 161). Le chef pouvait aussi être 

enterré debout particulièrement dans les cultures sénégambiennes, chez les Seereers comme 

chez les Valafs, ce qui se traduit dans le terme mar, un enterrement d’un guerrier garmi en 

position debout dans un endroit isolé, pour éviter la profanation à des fins mystiques (M. N. 

Sarr : 2024).  



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

10 

 

Kerma      

 

 

 

 

Suzanne E. Chapman with Text by Dows Dunham, Boston, 1952  

Les civilisations de Kerma en Nubie ont révélé des traditions funéraires qui se rapprochent de 

celles des anciens Egyptiens notamment en ce qui concerne l’édifications des monuments 

funéraires et des traditions d’enterrement. Les sites archéologiques fouillés nous ont livré des 

tumuli funéraires, des mastabas mais aussi des pyramides. Les travaux de Suzanne E. 

Chapman, Dows Dunham (1952) et de Charles Bonnet (2000) laissent entrevoir une technique 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

11 

 

de construction des édifices en bois au Kerma ancien (vers 2200 av. J.C.) mais également des 

constructions en brique crue au Kerma moyen (vers 2000 av. J.C.) ; comme chez les anciens 

Egyptiens, les habitants de Kerma édifiaient des tumuli composés de la superstructure, « des 

fosses allongées entourées de puits secondaires et des chambres funéraires qui paraissent 

réserver à une classe particulière » (Charles Bonnet, op. cit., p. 21). C’est dans ces chambres 

funéraires où reposaient les morts avec leur mobilier funéraire. Déjà à l’époque du Kerma 

ancien, on note une différenciation sociale avec des tombes mieux dotées de matériels 

funéraires que d’autres. Dans ce matériel funéraire, il y a lieu de mentionner des céramiques 

d’Egypte, des objets de parures confectionnées avec des coquillages de la mer rouge. Ce qui 

corresponde sans doute à l’émergence du royaume. Les plus anciens monuments funéraires 

correspondaient à des abris faits de quatre poteaux plantés dans le sol. Selon Bonnet (2000, p. 

22), il s’agit bien des restes d’une chapelle, un lieu de culte reconnu comme le plus ancien à 

Kerma.  

   Les tombes sont ovales, rondes ou presque rectangulaires, généralement sans supérieures. 

Elles contiennent une ou plusieurs sépultures et un nombre variable de biens funéraires. Le 

défunt était souvent enveloppé dans une peau d’animal ou dans des nattes de roseau ; il porte 

des vêtements comme une personne vivante, tels que des pagnes en cuir, des casquettes, des 

ceintures et des bijoux. Sa tête est tournée vers le sud, son corps aligné avec le courant du Nil. 

Il est allongé en position accroupie sur le côté droit, face à l’ouest vers le soleil couchant. Ces 

précautions particulières suggèrent des idées fortes sur l’au-delà. Les habitants de Kerma 

croyaient probablement en une sorte de royaume des morts et, d’après les objets funéraires, 

également en une vie après la mort. Il n’y a aucune preuve de sacrifice humain dans les 

cimetières du groupe A. Les objets funéraires représentent certainement des provisions pour 

l’au-delà ou pour le voyage qui y mène. Les objets plus volumineux se trouvent généralement 

aux pieds des morts tandis que les effets personnels sont plus susceptibles trouvés près de la 

tête. Dans les tombes les plus riches, on trouve des bijoux et des palettes de maquillage, ainsi 

que des outils et des armes en pierre ou en cuivre : haches ou hameçons. Les bijoux sont 

constitués de coquillages, d’ivoire ou d’os, d’œufs d’autruche, de faïence et de pierre. Outre 

les objets métalliques, pour la plupart importés d’Égypte, les éventails fabriqués à partir de 

plumes d’autruche sont très rares. Les figures humaines en argile sont spéciales et sont 

soupçonnées d’avoir une composante religieuse. Comme elles représentent principalement des 

femmes aux fesses généreuses, on suppose un lien avec la fertilité. On ne sait pas si ces femmes 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

12 

 

représentent des déesses ou des ancêtres. Cependant, il est certain qu’il s’agit d’une composante 

typiquement africaine, car des figures similaires n’apparaissent pas dans le groupe C ultérieur, 

mais sont également répandues dans le nord-est de l’Afrique à l’époque du néolithique. En plus 

des figures humaines, il y a aussi des figures de bovins et de moutons morts dans les tombes. 

Cela nous rappelle les animaux sacrificiels de l’Égypte de l’ancien empire (F. Breyer 2021 : 

46). 

Les types d’enterrement à Kerma 

Enterrement individuel 

 

 
Brigitte Gratien, 1974 : 55 

Nous avons à ce niveau un type de sépulture archaïque où le défunt est couché dans une fosse 

ronde aux angles arrondis ; jambes fléchies et mains placées au niveau du visage. À sa tête, 

nous apercevons une marmite qui était probablement remplie d’offrandes. Deux corps fléchis, 

les mains ramenées au niveau du visage sont enterrées côte à côte. B. Gratien (1974 : 59) note 

l’absence de bucranes mais précise la présence d’un mouton, des cornes de bœuf, de béliers et 

de chèvres dans la fosse. Au niveau de la tête du premier cadavre, nous voyons une poterie. 

L’existence d’une classe de potiers et de potières est bien attestée dans les civilisations nubio-

égyptiennes. Ils étaient compétents pour la fabrique de cet instrument pour contenir les 

offrandes destinées au défunt et la sauvegarde des produits agricoles pour une longue durée. 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

13 

 

Chez les anciens Egyptiens, le dieu Khnoum présidait aux travaux de l’activité potière. Les 

travaux du Professeur Mandiomé Thiam (2010) permettent de recadrer la fabrique de cet outil 

de conservation des produits agricoles dans l’espace sénégambien ; notamment dans la zone 

mégalithique (Kodiam, Tiékène-Bassoura, Sine Ngayène, Saré Dioldé) ; dans la zone des 

tumuli de terre (Ndalane à Kaolack, Massar à Rao, dans le Waalo, Mbacké, Nioro du Rip) ; 

dans la vallée du fleuve Sénégal (Thioubalel dans l’île à Morphil, Sinthiou-Bara dans le Dièri). 

La présence de cette classe de potière dans les sociétés sénégambiennes, traduit une continuité 

de la pratique potière acquise dans la Vallée du Nil.     

 

 

Enterrement vertical 

 

Brigitte Gratie, op. cit. : 60 

 

Le premier corps est découvert dans une fosse ovale à angles arrondis. Le deuxième corps est 

enterré dans une fosse rectangulaire. Il s’agit encore de corps fléchis, les mains ramenées au-

devant du visage, la tête tournée à l’est, la face au nord. Aucune trace de momification n’a été 

notée. Les acteurs, probablement des prêtres funéraires, avaient pris la mesure de protéger les 

corps des défunts à l’aide de nattes et de peaux de bête. Ces nattes étaient faites de fibres de 

palmiers ou de brins d’alfa tissés. Les peaux étaient s’semble-t-il, tannées. Ce qui indique 

l’existence de classes de tanneurs ou uude en wolof, qui étaient engagés dans la cour royale. 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

14 

 

On les retrouve plus tard dans la société Wolof où ils avaient la charge de manipuler des peaux 

en voie de putréfaction, de les utiliser pour le tannage et la teinture du cuir, des produits de 

forte odeur (A. B. Diop 1981 : 50).  

Il y a lieu également de noter que les corps étaient généralement habillés de cuir, de pagnes 

tissés qui se mettaient en contact direct avec le corps. Ces tisserands (ràbb en wolof) de la 

société nilotique se sont retrouvés plus tard dans l’Afrique soudanaise où ils occupaient du 

métier de tissage de bandes de coton provenant de la production agricole (H. Baumann et D. 

Westermann, 1970 : 76). Pour les auteurs arabes, le tissage du coton se pratiquait dès le XIe 

siècle dans la vallée du fleuve Sénégal (J. Boulègue, 1987 : 83). Abbé David Boilat (1984 : 

310) note le caractère méprisable de ce métier chez les Wolofs parce que la plupart des 

tisserands sont de famille de griots. On peut relever enfin la présence de fragments de bois dans 

certaines sépultures dont certains étaient des planches sur lesquelles étaient posés les corps des 

défunts. Le bois faisait partie des produits cités dans l’autobiographie de Herkhouf lors de son 
voyage à Yam-Kerma. Ce qui indique naturellement qu’il y avait également à Kerma une classe 

de boisseliers (seeñ en wolof). 

 

Enterrement collectif à Kerma 

 
 

Charles Bonnet, 2000 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

15 

 

Le défunt roi est couché dans une dalle de pierre. Il est probablement entouré de ses serviteurs. 

Le cas de ces unions dans la mort est une constante dans les cultures de l’Afrique de l’Ouest 

notamment dans la zone mégalithique (Thilmans. G., C. Deschamps, B. Khayat, 1980). Le 

mobilier funéraire est composé des céramiques, des bols et du reste des animaux immolés en 

son honneur. Ce type d’enterrement royal est comparable à celui que décrit le savant arabe El-

Békri dans ses relations de voyage, à propos du roi de l’empire du Ghana : 

« À la mort du roi, ils construisent, avec du bois de sadj, un grand dôme, qu’ils établissaient 

sur le lieu qui doit servir de tombeau ; ensuite ils placent le corps sur un canapé garni de 

quelques tapis et coussins, et le placent dans l’intérieur du dôme ; ils posent auprès du mort 

ses parures, ses armes, les plats et les tasses dans lesquels il avait mangé ou bu »  

« Et diverses espèces de mets et de boissons. Alors ils enfermaient avec le corps de leur 

souverain plusieurs de ses cuisiniers et fabricants de boissons ; on recouvre l’édifice avec des 

nattes et des toiles ; toute la multitude assemblée s’empresse de jeter de la terre sur ce tombeau 

et d’y former ainsi une grande colline ». « Ils entourent ce monument d’un fossé, qui offre un 

seul passage à ceux qui voudraient s’en approcher. Ils sacrifient des victimes à leurs morts, et 

leur apportent comme offrandes des boissons enivrantes » (El-Békri, 1965 : 330). 

Le fossé dont il est question dans le texte de cet auteur arabe peut être comparé aux chapelles 

des nécropoles nubiennes qui donnent accès au tumulus. Les rites qui précèdent l’enterrement 

du défunt sont le lavage, la purification par l’eau, par l’encens, l’habillement. Aucune trace de 

momification n’a été notée chez les habitants du site de Kerma. Les travaux récents du Pr. M. 

Honegger (2018) donnent une idée claire du rituel d’enterrement de l’élite de la capitale de ce 

royaume au niveau du cimetière oriental : « Durant toute la durée de son utilisation, les corps 

sont disposés selon la même tradition, fléchis sur le côté droit, la tête en direction de l’est, 

habillés d’un pagne en cuir et souvent chaussés de sandales ». Cette tradition d’enterrer les 

morts a évolué au Kerma ancien. Par mesure de protection, les corps étaient enveloppés dans 

une peau de bête qui pouvait être le mouton, le bélier, le bœuf ou la chèvre. À partir du Kerma 

Moyen, les corps des défunts rois étaient déposés sur des lits en bois. Une tradition qui pouvait 

venir d’Égypte selon le Pr. Honegger. L’enterrement d’un chef chez les Seereer nous est décrit 

par l’administrateur colonial Le Mire : « Une fosse est creusée près du village. Dans cette fosse, 

on place le lit et tous ses accessoires. Le cadavre, recouvert d’une étoffe est déposé sur son lit. 

Sur le tout, on place le toit de la case, puis on recouvre de terre, jusqu’à former un tumulus » 

(J. Joire, 1955 : 330-332).  

 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

16 

 

Morts et Signes sociaux de l a richesse 

 

 
 

Charles Bonnet, op. cit., 175. 

 

Ces cornes de bœufs et de vaches témoignent de la dernière cérémonie observée à la suite de 

l’enterrement. Selon le Professeur Honegger, « À la fin du Kerma ancien, des crânes de vaches, 

que les archéologues appellent « bucranes », sont également déposés en arc de cercle devant 

certains tumuli ». Ces bucranes sont des « Restes probables des repas consommés lors des 

cérémonies funéraires, ces bucranes témoignent de la richesse ou de la puissance des individus 

inhumés ». Au Kerma moyen, il note une progression exponentielle du nombre de têtes de bêtes 

déposées devant les tumuli ». 

 

 

3. Les Monuments funéraires des peuples de la Sénégambie 

 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

17 

 

 

Les Civilisations protohistoriques du Sénégal se sont développées en Sénégambie, cette région 

correspondant à ce « Finistère de l’Ouest africain, tourné franchement vers l’Océan, à la croisée 

de chemins entre le Sahara, la Savane et la forêt » (Barry, 1988 :7). C’est dans cette partie du 

Sénégal que les archéologues ont identifié quatre provinces datant de la période 

protohistorique : la vallée du fleuve Sénégal (de Dagana à Bakel), celle des amas coquilliers 

au niveau des embouchures du fleuve Sénégal (Sénégal, Saloum, Gambie, Casamance), une 

partie de la frange littorale et particulièrement celle des tumuli (Thiès, Diourbel, Sine-Saloum) 

et enfin la province des mégalithes. Les tumuli fouillés dans ces différentes provinces ont livré 

un important matériel archéologique qui traduit les conceptions funéraires des populations 

(Wolofs, Seereer, Mandingues, Haal-pulaars, Diolas) qui ont vécu dans ces régions. C’est dans 

ces tumuli qu’on enterrait les personnages les plus importants du royaume en l’occurrence les 

rois, les Lamaan, les Saltigués, les kumax. Leur enterrement entraînait la participation de 

plusieurs villages aboutissant ainsi à la mise en place d’un grand tumulus comme sépulture de 

chef. 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

18 

 

 

 

Charles Becker et Victor Martin, 1982 : 273-277. 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

19 

 

Cette tentative de reconstruction de la tombe Seereer nous est proposée par Charles Becker. En 

plus de la superstructure, la tombe comprenait des chambres sans creusement du sol et des 

chambres souterraines qui recevaient probablement le corps et les offrandes qui lui étaient 

destinées. La taille du tumulus dépendra du nombre de bœufs sacrifiés comme l’affirme Pinet 

Laprade (1865 : 711) dans ses notices : 

« Les enterrements donnent lieu à de grandes fêtes. A la mort d’un Sérère, les lamentations de 

sa famille durent jusqu’à moment de la sépulture. Son corps est déposé dans une enceinte 

circulaire piquetée, surmontée de la toiture de la case qu’il habitait de son vivant. Un fossé 

creusé autour de ce tombeau donne la terre qui sert à le recouvrir ; au sommet on place, pour 

une femme, les ustensiles de son ménage ; pour un homme, ses armes ou ses outils de culture. 

Quelques bois épineux entourent ou recouvrent cette dernière demeure du Sérère, pour 

empêcher la profanation de ses restes par les animaux carnassiers. La fortune d’un Sérère 

dépend de l’importance de ses troupeaux qu’il augmente, et dont il prend le plus grand soin 

pendant sa vie, pour permettre à sa famille et à ses amis de lui faire de belles funérailles. À 

peine son corps est-il inhumé, que la joie la plus vive succède aux lamentations. Les populations 

accourues de tous les villages voisins, se livrent aux danses les plus animées, chantent les 

louanges du défunt ; immolent la moitié de ses bœufs, et arrosent ces festins homériques par de 

copieuses libations d’eau-de-vie, de vin de palmier ou de rônier ». 

 

 Marguerite Dupire (1977 : 377- 378) décrit la dernière étape de l’enterrement des dignitaires 

Sééree en ces termes : « c’est ensuite la descente du cadavre dans la fosse sur laquelle on 

dépose le toit de la case que l’on recouvre de terre. Autrefois, et aujourd’hui encore pour un 

individu important tel un maître des circoncis, on enterrait toute la case en paille avec le toit 

et le lit du défunt. Au bord de ce tumulus on place un canari cassé renverser et un piquet du lit, 

qui serviront d’autels aux libations ». L’enterrement du mort avec son mobilier funéraire 

composé de ses objets personnels (lit, objets aratoires, fusil de chasse) et ceux contenant les 

offrandes, est une pratique dont on peut retracer les origines de la vallée du Nil à l’Afrique de 

l’ouest. Les anciens Égyptiens et les Africains modernes entretiennent une relation particulière 

les tombes de leurs ancêtres. C’est ainsi qu’il existe chez les Seereer  

« un rite intime et de portée essentiellement religieuse a lieu quatre jours après le décès d’un 

homme, trois jours après celui d’une femme. Les parents maternels proches, les enfants, les 

veuves se rendent près de la tombe où, au nom de tous, officie un membre du matrilignage du 

père du défunt. Il verse une libation de bouillie sur le pieu renforcé près de la tombe : c’est la 

première offrande au défunt ; elle sera renouvelée au moins une fois annuellement au moment 

de la chasse rituelle qui précède la saison des cultures. Les jeunes enfants sont ensuite lavés 

devant la tombe et reçoivent une part de la libation. Des liens, tressés avec des feuilles de 

rônier, sont fixés au pieu, tandis que des femmes tiennent l’autre extrémité en main. Elles 

s’agenouillent et se relèvent trois fois, puis tirent sur les liens qui se rompent. Femmes et 

enfants quittent alors le lieu en courant. Par ce geste les proches parents marquent leur désir 

de se détacher du mort et prient son âme de quitter le village pour se rendre au pays des ombres. 

Ils se sont auparavant engagés à lui fournir les aliments et la boisson dont les défunts ont 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

20 

 

besoin pour entretenir des relations bénéfiques avec les vivants » Marguerite Dupire, op. cit. : 

378).  

Les pays des ombres n’est rien que celui où vivent les âmes gratifiées, les mAa-

xrw ou les  . 

 

Conclusion  

 

L’études des sépultures dans l’espace nilotique et en Sénégambie a montré une profonde unité 

culturelle dans l’édification des monument funéraires, dans les rites d’enterrement et dans la 

perception de l’Au-delà. Aussi bien en Egypte ancienne, en Nubie antique que dans l’Ouest 

africain, on se préoccupait des morts en leur offrant un cadre de vie adéquat, la tombe. Celle-

ci était aménagé pour recevoir les corps avec un mobilier funéraire composé des objets usuels 

du défunt. La richesse de ce mobilier dépendait de la position sociale du défunt. L’orientation 

des corps dans les sépultures de l’Egypte primitive, obéissait à des croyances à la fois solaires 

et osiriennes. Dans l’ensemble des sites fouillés, les corps étaient orientés soit vers le Sud qui 

indique leur origine ou en direction de l’ouest notamment le Nil qui traduit une perception d’un 

Au-delà qui cadre avec des espaces aquatiques. La traversée du Nil comme rituel est fortement 

représentée dans les tombes de l’ancien empire et se conforte dans les cultures négro-africaines 

avec l’enterrement des chefs dans les cours d’eau comme à Sierra Léone, chez les Edos et les 

Bayas (H. Baumann et D. Westermann, 1970 : 76).  

Les techniques d’identification des morts sont pratiquement identiques. On leur fabriquait des 

stèles ou des pierres tombales sur lesquelles sont gravés leurs noms et les fonctions qu’ils ont 

occupées dans l’administration de Pharaon. Ce qui peut constituer un bon sujet d’histoire, 

politique sociale et démographique. On leur construisait enfin des autels pour recevoir les 

offrandes de l’eau ou de l’eau comme c’est chez les Seereer qui avaient des autels domestiques 

composés de pichets de bois renversés et de simples pilons à mil. La régularité des offrandes 

devait être effective pour entretenir de bons rapports avec les ancêtres. C’es ce culte des 

ancêtres qui est l’origine du développement de l’architecture funéraire tant en Egypte ancienne 

que dans le reste de l’Afrique noire.  

 

Références bibliographiques    

 

Arnold (D), 1977, « Grab », Lexikon der Ägyptologie (L.Ä.), Band. II, Wiesbaden, Otto  



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

21 

 

Harrassowitz, 826-837. 

Barry (B), 1985, Le royaume du Waalo. Le Sénégal avant la conquête. Préface de Samir Amin, 

Paris, Karthala. 

Baumann (H.) et Westermann (D.), 1970, Les peuples et les Civilisations de l’Afrique. Avec 

461 figures et 23 cartes, Paris, Payot. 

Becker (C) et Martin (V), 1982, « Rites de sépulture préislamiques au Sénégal et vestiges 

protohistoriques, Archives d’anthropologie générale, Genève, 46, 2, p. 261-293. 

Blackman (M. A. Aylward. M.), 1916, « The Ka-House and the Serdab», the Journal of 

Egyptian Archaeology, Volume III, London, The Egypt Exploration Fund 

Bonnet (Ch.), 2000, Edifices et Rites funéraires à Kerma, Mission archéologique de 

l’Université de Genève à Kerma (Soudan), Paris, éditions errance. 

Breyer (F), 2021, Schwarze Pharaonen. Nubiens Königreiche am Nil. München, Verlag C. H. 

Beck Ohg. 

Brovarski (E.), 1984, « Serdab », Lexikon der Ägyptologie (L.Ä.), Band. V, Wiesbaden, Otto  

Harrassowitz, 874-879. 

Diop (A. B.), 1981, La société wolof. Tradition et changement. Les systèmes d’inégalité et de 

domination, Paris, Karthala. 

Dupire (M), 1977, « Funérailles et relations entre lignages dans une société bilinéaire : les Serer 

(Sénégal), Anthropos, Bd. 72, H. 3. / 4, Allemagne, Nomos Verlag. 

EL-Bekri, (A. O.), 1965, Description de l’Afrique septentrionale, Paris, Librairie d’Amérique 

et d’Orient. 

Gratien (B), 1974, « Les nécropoles de Kerma de l’Ile de Saï, II », Études sur l’Égypte et le 

Soudan anciens, Cahiers de recherches de l’institut de papyrologie et d’égyptologie de Lille, 

n02, Université de Lille III, Paris, Éditions universitaires, p. 52-74. 

Hannig, (R), 1995, Die Sprache der Pharaonen. Großes Handwörterbuch. Ägyptisch-Deutsch 

(2800-950 v. Chr.). Mainz. Verlag Philipp von Zabern.  

Hannig (R), 2014, Großes Handwörterbuch. Deutsch-Ägyptisch (2800-950 v. Chr.). Mainz. 

Verlag Philipp von Zabern.  

Lange (H. O.) und Schäfer (H), 1900, „ Begräbnisplatz “ auf Grabsteinen des mittleren 

Reichs aus Abydos, Zeitschfrift für ägyptische Sprache und altertumskunde (ZÄS 38), 

Achtunddreissigster Band, Leipzig, J. C. Hinrichsʼsche Buchhandlung, 109-112. 

Moret (A), 1915, « Serdab et maison du Ka » Zeitschfrift für ägyptische Sprache und 

altertumskunde (ZÄS 52), Zweiundfünfzigster Band, Leipzig, J. C. Hinrichsʼsche 

Buchhandlung, 88-89. 

Pinet-Laprade, Notice sur les Serères. Peuplades répandues sur la partie des côtes occidentales 

d’Afrique, comprise entre le Cap vert et la rivière du Saloum ; 1865. Saint-Louis, imprimerie 

du Gouvernement, 709-727. 

Thiam (M), 2010, La Céramique dans l’espace sénégambien. Un patrimoine méconnu, Paris, 

L’Harmattan. 

Thilmans, (G), Deschamps (C), Khayat (B), 1980, Protohistoire du Sénégal. Recherches 

archéologiques. Les sites mégalithiques, Tome I, Dakar, I. F. A. N. 

Thilmans (C.), Ravise (A), 1980, Protohistoire du Sénégal. Recherches archéologiques. 

Sintiou-Bara et les sites du fleuve. Tome II. Mémoire de l’Institut fondamental d’Afrique noire. 

Dakar-I.F.A.N. 

Vandier (J), 1952, Manuel d’archéologie égyptienne. Les époques de formation. La Préhistoire. 

Paris, Éditions A. ET J. Picard et Cie
. 

Vandier (J), 1952, Manuel d’archéologie égyptienne. Les époques de formation. Les trois 

premières dynasties. Paris, Éditions A. ET J. Picard et Cie
. 


