
Acta Sunu-Xalaat Supplementum 
Faculté des Lettres et Sciences Humaines 

Université Cheikh Anta Diop de Dakar 

ISSN : 2772-2104 – ACTA N° 3, Décembre 2025 – Acta Sunu-Xalaat Supplementum – Faculté des Lettres et 
Sciences Humaines – Université Cheikh Anta Diop de Dakar 

URL : https://afrosciences-antiquity.com/revue-africaine-des-sciences-de-lantiquite-sunu-xalaat/sunu-

xalaat-supplements/ – ACTA Numéro 3 / Décembre 2025 

 

 

  Acta SUNU XALAAT Supplementum 

N° 3, Décembre 2025, PP. 143-148. 

 
 

Matrilinéarité, syncrétisme religieux et 

cohésion sociale à Fayil : Une étude de cas 

sérère sur la résilience matriarcale au 

Sénégal 

 

 

 

 

 

Auteur : Dibocor Philippe NGOM,  

 University for Peace, Centre Africain d’Intelligence  

Stratégique Paix, Sécurité et Sureté (Dakar) 

https://afrosciences-antiquity.com/revue-africaine-des-sciences-de-lantiquite-sunu-xalaat/sunu-xalaat-supplements/
https://afrosciences-antiquity.com/revue-africaine-des-sciences-de-lantiquite-sunu-xalaat/sunu-xalaat-supplements/


A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

144 

 

Résumé : Cet article analyse les articulations entre organisation sociale matrilinéaire, pratiques 

religieuses autochtones et coexistence interconfessionnelle à Fayil, village sérère de la région 

de Fatick au Sénégal. À partir d’observations de terrain et d’une analyse socio-historique, 

l’étude montre comment les structures de parenté matrilinéaires, incarnées dans les Tim 

(matriclans), constituent le socle de la cohésion sociale, de la transmission culturelle et de 

l’identité spirituelle. Malgré la présence de l’islam et du christianisme, les traditions centrées 

sur le culte des pangool (ancêtres) demeurent vivaces et régulent les formes de gouvernance 

locale. L’article démontre que, à Fayil, le principe matriarcal transcende les appartenances 

confessionnelles et s’impose comme un cadre unificateur qui rend possible à la fois le 

pluralisme religieux et la préservation des valeurs ancestrales. Ce cas constitue une contre-

narration aux paradigmes patriarcaux dominants et illustre la résilience des épistémologies 

endogènes dans les sociétés postcoloniales contemporaines. 

Abstract: This article examines the interplay between matrilineal social organization, 

indigenous religious practices, and interfaith coexistence in Fayil, a Serer village in the Fatick 

Region of Senegal. Drawing on ethnographic observation and socio-historical analysis, the 

study demonstrates how matrilineal kinship structure, embodied in the Tim (matriclans, 

function as the foundational matrix of social cohesion, cultural continuity, and spiritual identity. 

Despite the presence of Islam and Christianity, local religious traditions centered on ancestral 

veneration and matrilineal inheritance persist and shape a unique model of community 

governance. This paper argues that in Fayil, the matriarchal principle transcends confessional 

boundaries, serving as a unifying socio-cultural framework that enables both religious pluralism 

and the preservation of ancestral values. The case of Fayil thus offers a compelling counter-

narrative to dominant patriarchal paradigms in African social theory and highlights the 

resilience of indigenous epistemologies in contemporary Senegalese society. 

Mots-clés : matrilinéarité, matriarcat, société sérère, culte des ancêtres, dialogue interreligieux, 

systèmes de parenté, Sénégal, cohésion sociale 

Keywords: matriliny, matriarchy, Serer society, ancestral veneration, interfaith dialogue, 

kinship systems, Senegal, social cohesion 

 

  



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

145 

 

Introduction 

Dans les études sur les formations sociales africaines, les modèles patriarcaux dominent 

souvent les récits académiques, reléguant au second plan la vitalité et la complexité des 

systèmes matrilinéaires. Cet article interroge cette asymétrie à travers l’étude de Fayil, un 

village sérère de la région de Fatick au Sénégal, où la filiation matrilinéaire ne structure pas 

seulement la vie familiale et communautaire, mais conditionne également l’identité religieuse 

et les relations interconfessionnelles. Fayil incarne un arrangement socio-culturel rare mais 

robuste, dans lequel la descendance matrilinéaire (Tim), le culte des ancêtres et l’autorité genrée 

coexistent avec, et même régulent, le pluralisme religieux. Cette étude entend contribuer aux 

débats en anthropologie, sociologie et sciences des religions sur la parenté, le genre et la 

résilience des institutions indigènes dans les contextes postcoloniaux. 

1. Cadre conceptuel : religion, lignée et cohésion sociale 

Les étymologies latines religio (« relier ») et linea (« ligne ») révèlent une convergence 

sémantique et fonctionnelle : religion et lignée relient les individus à travers les générations, 

ancrant l’identité dans une mémoire et des pratiques partagées. À Fayil, cette convergence n’est 

pas métaphorique, mais institutionnelle. La transmission religieuse s’opère principalement par 

la ligne maternelle, les femmes jouant le rôle de gardiennes du savoir rituel, du culte des 

ancêtres et de l’histoire clanique. Ce double rôle, biologique et spirituel, place les femmes au 

cœur de la reproduction sociale et de la continuité culturelle. 

Le culte des ancêtres (pangool), central dans la cosmologie sérère, est médiatisé par des 

rituels spécifiques à chaque matriclan, renforçant la mémoire collective et la responsabilité 

morale. Les ancêtres ne sont pas de simples figures symboliques ; ils sont perçus comme des 

agents actifs capables d’influencer la réussite agricole, la santé ou l’harmonie communautaire. 

Les offrandes et cérémonies sont conduites sous l’autorité de femmes âgées ou de figures 

féminines désignées au sein de la lignée, soulignant l’imbrication entre genre, lignée et pouvoir 

spirituel. 

2. Le système matriclanique (Tim) et la parenté bilinéaire chez les Sérères 

Les Sérères pratiquent un système de parenté bilinéaire, reconnaissant à la fois les lignées 

patrilinéaires (simangol) et matrilinéaires (Tim). Toutefois, en matière d’héritage, de statut 

social et de responsabilités rituelles, le Tim prévaut. Chaque matriclan, tel que Simala (associé 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

146 

 

à la mer), Wagadou (lié aux salines), Gagaw, Djedadum, entre autres, possède ses propres 

totems, mythes fondateurs et rôles écologiques qui structurent l’identité communautaire et la 

gestion des ressources. 

À Fayil, les Tim ne sont pas de simples catégories généalogiques, mais des unités sociales 

actives qui régulent l’usage des terres, les alliances matrimoniales et les cycles rituels. Le 

Tokoor, généralement un homme âgé issu de la lignée maternelle, exerce une fonction 

cérémonielle, mais l’autorité effective en matière domestique et communautaire repose souvent 

sur les femmes, notamment en ce qui concerne l’héritage (ƭeen yaay) et la résidence (a ndok ya 

— « la maison de la mère »). De manière significative, lors du couronnement d’un roi sérère, 

sa parente maternelle, mère, tante ou sœur, est traditionnellement intronisée comme Linguère 

(reine), signe de la primauté de la lignée maternelle dans la légitimité politique. 

3. Gouvernance matriarcale et leadership féminin à Fayil 

Fayil compte trois figures royales féminines reconnues, appelées localement « reines », à 

Fayil Fa Maak, Souwagn et Neeran. Ces femmes ne sont pas seulement des symboles 

protocolaires : elles arbitrent les conflits, supervisent l’allocation foncière et sanctionnent les 

rituels communautaires. Leur autorité découle non pas d’institutions étatiques, mais de la 

légitimité morale et généalogique conférée par la descendance matrilinéaire. Ce modèle de 

gouvernance décentralisé, ancré dans la lignée, intègre le leadership féminin dans le tissu même 

de la vie sociale. 

Le travail des femmes, puiser l’eau, cultiver le riz, exploiter les marais salants, renforce 

davantage leur centralité dans les économies de subsistance et symboliques. Leurs activités 

quotidiennes sont imprégnées de sens rituel, liant gestion écologique et devoir spirituel. Ainsi, 

l’éthos matriarcal à Fayil n’est pas un vestige du passé, mais un système vivant et adaptable, 

intégrant tradition et modernité. 

4. Coexistence interreligieuse dans un cadre matriarcal 

Si l’islam et le christianisme sont présents à Fayil, leur pratique s’inscrit dans le cadre 

normatif établi par les valeurs sérères matrilinéaires. La collaboration interconfessionnelle, 

notamment à travers des initiatives communes en éducation, santé et protection 

environnementale, portées par les missions catholique et luthérienne, les associations 

musulmanes et l’organisation locale Xarwak, s’opère non pas en opposition aux normes 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

147 

 

ancestrales, mais en harmonie avec elles. Le « dialogue des œuvres » pratiqué dans le village 

illustre comment des objectifs sociaux partagés sont poursuivis tout en respectant la 

prééminence du Tim. 

Fait crucial : la conversion religieuse n’entraîne pas une rupture avec les obligations claniques. 

Les convertis demeurent liés aux rituels et règles d’héritage de leur matriclan, témoignant de la 

résilience des structures sociales indigènes face aux influences religieuses exogènes. Cette 

dynamique contredit l’idée selon laquelle le pluralisme religieux érode nécessairement les 

autorités traditionnelles, démontrant au contraire un modèle d’appartenance stratifiée où foi et 

lignée coexistent de manière synergique. 

 

Conclusion 

Fayil offre un modèle original d’organisation sociale où la matrilinéarité fonctionne à la fois 

comme ancrage culturel et mécanisme d’adaptation. Loin d’être figé, le système matriarcal de 

Fayil évolue par dialogue avec les institutions modernes tout en préservant ses fondements 

épistémologiques et éthiques. Ce cas remet en cause la marginalisation analytique des systèmes 

matriarcaux dans les études africaines et invite à repenser le genre, le pouvoir et le pluralisme 

religieux dans les sociétés postcoloniales. 

Des recherches futures devraient explorer la reproductibilité de ce modèle dans d’autres 

communautés sérères et évaluer ses implications en matière de gouvernance locale, 

d’engagement des jeunes et de prévention des conflits dans des contextes religieusement 

diversifiés. Alors que les sociétés contemporaines cherchent des voies d’inclusion et de 

transmission culturelle, Fayil rappelle que la cohésion sociale peut reposer non pas sur 

l’uniformité, mais sur l’intégration respectueuse de la diversité au sein de cadres ancestraux 

durablement ancrés. 

 

Références bibliograhiques 

• Bâ, A. & Diop, C. A. (1981). Les Sérères et leur religion. Dakar : IFAN. 

• Gravrand, H. (1983). La Civilisation sereer : Pangool. Dakar : Nouvelles Éditions 

Africaines. 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

148 

 

• Diouf, M. (2001). Histoire du Sine-Saloum. Paris : Karthala. 

• Tall, M. (2002). « Le matriarcat sérère : Pouvoir féminin et organisation sociale ». 

Revue Africaine de Sociologie, 6(1), 45–62. 

• Lems, A. (2015). Being-at-Home: Anthropological Perspectives on the Relationship 

between Humans and Their Environments. Oxford : Berghahn Books 


