Acta Sunn-Xalaat Supplementum
Faculté des Lettres et Sciences Humaines
Université Cheikh Anta Diop de Dakar

Acta SUNU XALAAT Supplementum
N° 3, Décembre 2025, PP. 143-148.

Matrilinéarité, syncrétisme religieux et
cohésion sociale a Fayil : Une étude de cas
serere sur la résilience matriarcale au

Sénégal

Auteur : Dibocor Philippe NGOM,
University for Peace, Centre Africain d’Intelligence

Stratégique Paix, Sécurité et Sureté (Dakar)

ISSN : 2772-2104 — ACTA N° 3, Décembre 2025 — Acta Sunun-Xalaat Supplementum — Faculté des Lettres et
Sciences Humaines — Université Cheikh Anta Diop de Dakar

WRL: https.//afrosciences-antiquity.com/revue-africaine-des-sciences-de-lantiquite-sunu-xalaat/sunu-
xalaat-supplements/ — ACTAN.Iméro 3 / Décerrbre 2025


https://afrosciences-antiquity.com/revue-africaine-des-sciences-de-lantiquite-sunu-xalaat/sunu-xalaat-supplements/
https://afrosciences-antiquity.com/revue-africaine-des-sciences-de-lantiquite-sunu-xalaat/sunu-xalaat-supplements/

ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
Résumé : Cet article analyse les articulations entre organisation sociale matrilinéaire, pratiques
religieuses autochtones et coexistence interconfessionnelle a Fayil, village sérére de la region
de Fatick au Sénégal. A partir d’observations de terrain et d’une analyse socio-historique,
I’étude montre comment les structures de parenté matrilinéaires, incarnées dans les Tim
(matriclans), constituent le socle de la cohésion sociale, de la transmission culturelle et de
I’identité spirituelle. Malgré la présence de I’islam et du christianisme, les traditions centrées
sur le culte des pangool (ancétres) demeurent vivaces et régulent les formes de gouvernance
locale. L’article démontre que, a Fayil, le principe matriarcal transcende les appartenances
confessionnelles et s’impose comme un cadre unificateur qui rend possible a la fois le
pluralisme religieux et la préservation des valeurs ancestrales. Ce cas constitue une contre-
narration aux paradigmes patriarcaux dominants et illustre la résilience des épistémologies

endogénes dans les sociétés postcoloniales contemporaines.

Abstract: This article examines the interplay between matrilineal social organization,
indigenous religious practices, and interfaith coexistence in Fayil, a Serer village in the Fatick
Region of Senegal. Drawing on ethnographic observation and socio-historical analysis, the
study demonstrates how matrilineal kinship structure, embodied in the Tim (matriclans,
function as the foundational matrix of social cohesion, cultural continuity, and spiritual identity.
Despite the presence of Islam and Christianity, local religious traditions centered on ancestral
veneration and matrilineal inheritance persist and shape a unique model of community
governance. This paper argues that in Fayil, the matriarchal principle transcends confessional
boundaries, serving as a unifying socio-cultural framework that enables both religious pluralism
and the preservation of ancestral values. The case of Fayil thus offers a compelling counter-
narrative to dominant patriarchal paradigms in African social theory and highlights the
resilience of indigenous epistemologies in contemporary Senegalese society.

Mots-clés : matrilinéarité, matriarcat, société sérére, culte des ancétres, dialogue interreligieux,

systémes de parenté, Sénégal, cohésion sociale

Keywords: matriliny, matriarchy, Serer society, ancestral veneration, interfaith dialogue,

kinship systems, Senegal, social cohesion

144



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3

Introduction

Dans les études sur les formations sociales africaines, les modeles patriarcaux dominent
souvent les récits académiques, reléguant au second plan la vitalité et la complexité des
systemes matrilinéaires. Cet article interroge cette asymétrie a travers 1’é¢tude de Fayil, un
village sérére de la région de Fatick au Sénégal, ou la filiation matrilinéaire ne structure pas
seulement la vie familiale et communautaire, mais conditionne également 1’identité religieuse
et les relations interconfessionnelles. Fayil incarne un arrangement socio-culturel rare mais
robuste, dans lequel la descendance matrilinéaire (Tim), le culte des ancétres et 1’autorité genrée
coexistent avec, et méme regulent, le pluralisme religieux. Cette étude entend contribuer aux
débats en anthropologie, sociologie et sciences des religions sur la parenté, le genre et la

résilience des institutions indigénes dans les contextes postcoloniaux.
1. Cadre conceptuel : religion, lignée et cohésion sociale

Les étymologies latines religio (« relier ») et linea (« ligne ») révélent une convergence
sémantique et fonctionnelle : religion et lignée relient les individus a travers les générations,
ancrant I’identité dans une mémoire et des pratiques partagées. A Fayil, cette convergence n’est
pas metaphorique, mais institutionnelle. La transmission religicuse s’opére principalement par
la ligne maternelle, les femmes jouant le r6le de gardiennes du savoir rituel, du culte des
ancétres et de I’histoire clanique. Ce double rdle, biologique et spirituel, place les femmes au

ceeur de la reproduction sociale et de la continuité culturelle.

Le culte des ancétres (pangool), central dans la cosmologie sérere, est médiatisé par des
rituels spécifiques a chaque matriclan, renforcant la mémoire collective et la responsabilité
morale. Les ancétres ne sont pas de simples figures symboliques ; ils sont percus comme des
agents actifs capables d’influencer la réussite agricole, la santé ou I’harmonie communautaire.
Les offrandes et cérémonies sont conduites sous I’autorité de femmes agées ou de figures
féminines désignées au sein de la lignée, soulignant I’imbrication entre genre, lignée et pouvoir

spirituel.
2. Le systeme matriclanique (Tim) et la parenté bilinéaire chez les Séreres

Les Séréres pratiquent un systéme de parenté bilinéaire, reconnaissant a la fois les lignées
patrilinéaires (simangol) et matrilinéaires (Tim). Toutefois, en matiére d’héritage, de statut

social et de responsabilites rituelles, le Tim prévaut. Chaque matriclan, tel que Simala (associé

145



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
a la mer), Wagadou (lié aux salines), Gagaw, Djedadum, entre autres, possede ses propres
totems, mythes fondateurs et roles écologiques qui structurent 1’identit¢é communautaire et la

gestion des ressources.

A Fayil, les Tim ne sont pas de simples catégories généalogiques, mais des unités sociales
actives qui régulent 1’usage des terres, les alliances matrimoniales et les cycles rituels. Le
Tokoor, généralement un homme agé issu de la lignée maternelle, exerce une fonction
cérémonielle, mais 1’autorité effective en matiére domestique et communautaire repose souvent
sur les femmes, notamment en ce qui concerne I’héritage (feen yaay) et la résidence (a ndok ya
— « la maison de la meére »). De manicre significative, lors du couronnement d’un roi sérere,
sa parente maternelle, mére, tante ou sceur, est traditionnellement intronisée comme Linguére

(reine), signe de la primauté de la lignée maternelle dans la légitimité politique.
3. Gouvernance matriarcale et leadership féminin a Fayil

Fayil compte trois figures royales féminines reconnues, appelées localement « reines », a
Fayil Fa Maak, Souwagn et Neeran. Ces femmes ne sont pas seulement des symboles
protocolaires : elles arbitrent les conflits, supervisent 1’allocation fonciere et sanctionnent les
rituels communautaires. Leur autorité découle non pas d’institutions étatiques, mais de la
Iégitimité morale et généalogique conférée par la descendance matrilinéaire. Ce modeéle de
gouvernance décentralisé, ancré dans la lignée, integre le leadership féminin dans le tissu méme

de la vie sociale.

Le travail des femmes, puiser ’eau, cultiver le riz, exploiter les marais salants, renforce
davantage leur centralité dans les économies de subsistance et symboliques. Leurs activités
quotidiennes sont imprégnées de sens rituel, liant gestion écologique et devoir spirituel. Ainsi,
1’éthos matriarcal a Fayil n’est pas un vestige du passé, mais un systéme vivant et adaptable,

intégrant tradition et modernité.
4. Coexistence interreligieuse dans un cadre matriarcal

Si I’islam et le christianisme sont présents a Fayil, leur pratique s’inscrit dans le cadre
normatif établi par les valeurs séréres matrilinéaires. La collaboration interconfessionnelle,
notamment a travers des initiatives communes en éducation, santé et protection
environnementale, portées par les missions catholique et luthérienne, les associations

musulmanes et 1’organisation locale Xarwak, s’opére non pas en opposition aux normes

146



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
ancestrales, mais en harmonie avec elles. Le « dialogue des ceuvres » pratiqué dans le village
illustre comment des objectifs sociaux partagés sont poursuivis tout en respectant la

prééminence du Tim.

Fait crucial : la conversion religieuse n’entraine pas une rupture avec les obligations claniques.
Les convertis demeurent liés aux rituels et régles d’héritage de leur matriclan, témoignant de la
résilience des structures sociales indigenes face aux influences religieuses exogénes. Cette
dynamique contredit 1’idée selon laquelle le pluralisme religieux érode nécessairement les
autorités traditionnelles, démontrant au contraire un modéle d’appartenance stratifiée ou foi et

lignée coexistent de maniere synergique.

Conclusion

Fayil offre un mode¢le original d’organisation sociale ou la matrilinéarité fonctionne a la fois
comme ancrage culturel et mécanisme d’adaptation. Loin d’étre figé, le systéme matriarcal de
Fayil évolue par dialogue avec les institutions modernes tout en préservant ses fondements
épistémologiques et éthiques. Ce cas remet en cause la marginalisation analytique des systémes
matriarcaux dans les études africaines et invite a repenser le genre, le pouvoir et le pluralisme

religieux dans les sociétés postcoloniales.

Des recherches futures devraient explorer la reproductibilité de ce modele dans d’autres
communautés séreres et évaluer ses implications en matiére de gouvernance locale,
d’engagement des jeunes et de prévention des conflits dans des contextes religieusement
diversifiés. Alors que les sociétés contemporaines cherchent des voies d’inclusion et de
transmission culturelle, Fayil rappelle que la cohésion sociale peut reposer non pas sur
I’uniformité, mais sur 1’intégration respectucuse de la diversité au sein de cadres ancestraux

durablement ancrés.

Références bibliograhiques

e B4, A. &Diop, C. A. (1981). Les Séreres et leur religion. Dakar : IFAN.
e Gravrand, H. (1983). La Civilisation sereer : Pangool. Dakar : Nouvelles Editions

Africaines.

147



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
Diouf, M. (2001). Histoire du Sine-Saloum. Paris : Karthala.
Tall, M. (2002). « Le matriarcat sérere : Pouvoir féminin et organisation sociale ».
Revue Africaine de Sociologie, 6(1), 45-62.
Lems, A. (2015). Being-at-Home: Anthropological Perspectives on the Relationship
between Humans and Their Environments. Oxford : Berghahn Books

148



