Acta Sunn-Xalaat Supplementum
Faculté des Lettres et Sciences Humaines
Université Cheikh Anta Diop de Dakar

Acta SUNU XALAAT Supplementum

N° 3, Décembre 2025, PP. 149-167.

Le taureau et 'homme: symbolique de ce bovide
dans les mondes anciens et quelques sociéteés

traditionnelles africaines

Auteur : Dr Sergino Paolo César DIEDHIOU,
Université Cheikh Anta Diop de Dakar

ISSN : 2772-2104 — ACTA N° 3, Décembre 2025 — Acta Sunun-Xalaat Supplementum — Faculté des Lettres et Sciences
Hummnes Umverslte Cheikh Anta Diop de Dakar

supplements/ ACI'ANmaro3/Ibcenh'e 2025


https://afrosciences-antiquity.com/revue-africaine-des-sciences-de-lantiquite-sunu-xalaat/sunu-xalaat-supplements/
https://afrosciences-antiquity.com/revue-africaine-des-sciences-de-lantiquite-sunu-xalaat/sunu-xalaat-supplements/

ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
Résumé : Le concept de « civilisation de I’universel » tant chanté par Léopold Sédar Senghor
peut étre pensé sur une perspective anthropologique par la relation trés forte que ’homme
entretient avec le monde animal. Ainsi, il est a noter que I’image du taureau ou du beeuf est trés
présente dans presque toutes les sociétés, de 1’ Antiquité a nos jours. Aussi, sa présence dans les
religions antiques et les religions dites « révélées » témoigne-t-elle non seulement de son
encrage social et culturel, mais aussi d’une certaine puissance spirituelle que lui confére
I’humanité. Symbole de force, de virilité et de richesse, le taureau est souvent en relation avec
un dieu : Apis en Egypte, Dionysos, Poséidon et méme Zeus en Grece, Mythra a Rome et Atémit
chez les Diolas en Basse-Casamance. Cette communication a donc pour objectif de montrer un
certain universalisme de la relation entre I’homme et ce bovidé, quelles que soient I’époque et
la civilisation a laquelle on appartient, au moyen des sources iconographiques, littéraires et

anthropologiques.

Abstract : The concept of “civilization of the universal” so much sung by Léopold Sédar
Senghor can be thought of from an anthropological perspective by the very strong relationship
that man maintains with the animal world. Thus, it should be noted that the image of the bull or
the ox is very present in almost all societies, from Antiquity to the present day. Also, its
presence in ancient religions and so-called “revealed” religions testifies not only to its social
and cultural roots, but also to a certain spiritual power conferred upon it by humanity. A symbol
of strength, virility and wealth, the bull is often linked to a god: Apis in Egypt, Dionysus,
Poseidon and even Zeus in Greece, Mythra in Rome and Atémit among the Diolas in Lower
Casamance. This communication therefore aims to show a certain universalism of the
relationship between man and this bovid, whatever the era and the civilization to which we

belong, by means of iconographic, literary and anthropological sources.

Mots-clés : taureau-sacrifice-rites-symbole-dieux

Keywords: bull-sacrifice-rites-symbol-gods

150



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
Introduction

C’est forcément un gros risque de tomber dans I’écueil de I’anachronisme que de vouloir faire
une étude parallele des civilisations antiques (égyptiennes, grecques et romaines) et des
civilisations négro-africaines contemporaines, tant 1’espace et le temps qui nous séparent de ces
mondes anciens sont immenses. Mais il nous semble utile et important — quand il s’agit de
penser les rapports entre I’homme et I’animal — de ne pas occulter la maniére dont les Anciens
ont interagi avec le monde animal. Le taureau, puisqu’il s’agit de ce bovidé dans la présente
communication, demeure un animal multidimensionnel et fascinant : il est présent dans toutes
les sociétes, dans la religion et son interaction avec 1’homme n’est plus a prouver. Toutefois, ce
présent travail vise surtout a faire apparaitre les grandes convergences dans les rapports que les
civilisations antiques - égyptienne, grecque et romaine - d’une part, et les sociétés
traditionnelles africaines d’autre part, ont tissé avec cet animal, sans pour autant omettre les
divergences dans les usages et pratiques culturels et cultuels. Pour ce faire, nous avons eu
recours a des données épigraphiques, iconographiques, littéraires, numismatiques, et des études
anthropologiques sur la question Ainsi, dans une approche synchronique, nous nous proposons
de faire une esquisse de la symbolique du taureau, d’abord dans sa dimension spirituelle et

religieuse ensuite dans le domaine politico-social et culturel.

1. Le taureau dans les sociétés antiques et les sociétés traditionnelles africaines : un
animal mythologique, mythique et religieux
En interrogeant la mythologie ou la religion des anciens on peut remarquer que le
taureau pouvait soit revétir des attributs divins soit étre 1’animal le plus proche des dieux. Les
sources antiques nous permettent de sonder la dimension spirituelle de cet animal dans
1’ Antiquité. En Egypte Ancienne, Apis et Mnévis étaient des taureaux sacrés, représentants des
divinités sur terre et symbolisant méme la vie et la renaissance. Les auteurs antiques font
souvent allusion a la sacralité de ces bovidés dans leurs écrits. Selon Hérodote,
Apis €tait appelé aussi "Eragpog, un jeune beeuf, dont la mere ne
pouvait en porter d'autre. Les Egyptiens disent qu'un éclair
descendit du ciel sur elle, et que de cet éclair elle congut le dieu
Apis. Ce jeune beeuf, qu'on nomme Apis, se reconnait & de

certaines margues. Son poil est noir, il porte sur le front une
marque blanche et triangulaire, sur le dos la figure d'un aigle,

151



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3

sous la langue celle d'un escarbot, et les poils de sa queue sont
doubles.* (Hérodote, 111.28).

Quant & Pline I’ Ancien, il revient sur la relation intime que les Egyptiens entretenaient avec le

taureau Apis en évoquant la fonction augurale de 1’animal sacré :

En Egypte, un beeuf est méme honoré comme une divinité; on
I'appelle Apis. Son insigne : une tache blanche sur le c6té droit,
un croissant lunaire entre les cornes ; sous sa langue une nodosité
que les Egyptiens appellent scarabée. Il est défendu qu'il vive
plus d'un certain nombre d'années; on le tue en le noyant dans la
fontaine des prétres, pour aller chercher, pendant le deuil, un
autre qu'on lui substitue. Et tant qu’ils ne l'ont pas trouvé les
Egyptiens sont dans l'affliction et se rasent méme la téte;
cependant on ne cherche jamais longtemps le nouvel Apis.
Trouvé, il estamené a Memphis par les prétres; il a pour demeure
deux temples qu'on appelle thalames, et qui servent d'augures au
peuple: l'augure est favorable s'il entre dans I'un, funeste s'il entre
dans l'autre.?

La sacralité des taureaux Apis et Mnévis est a mettre en rapport avec la couleur noire de leur
robe, mais surtout avec les divinités qu’ils incarnent. Dans les Métamorphoses, Ovide fait
allusion aux divers reflets du pelage du taureau Apis.® A propos de Mnévis, Plutarque rappelle
que ce bovidé était consacré au dieu solaire Osiris qu’il estime noir de peau” :

Le beeuf qu'on nourrit a Héliopolis, et qu'on appelle Mnévis (il
est consacré a Osiris, et quelques-uns le croient méme pére

d'Apis), ce beeuf est noir, et c'est aprés Apis celui qu'on honore
en second.’

Sous ce méme rapport, Eusebe de Césarée, citant Porphyre, revient sur la relation étroite du

taureau avec le Soleil par la description qu’il fit de Mnévis :

1 Hérodote, 111,28 : & 8& A oUToC 6 "EMadog yiveTal Hooxoc £k Bodc, ATLC oUKETL oin Te YiveTal £¢ yaoTépa
GAAov BaAAecBatl yovov. Alyuntiol 8¢ Aéyouot aéhag £mi trv Bolv €k ol oUpavoD katioxely, kat pv €k Toutou
TikTewy TOV Ay, €Xel 8& 6 HOoYOC 0UTOC 6 ATILC KOAEOHEVOC ONUALA TOLASE €V PENAC, £TTL MEV TG HETWTIW
Agukov TL Tplywvov, ént &€ ol vwtou aietov eikaopévoy, év 8¢ T oupfi Tag Tpixag Suthdg, OO 6€ Tf) YAwoon
KavOapov.

2 Pline I’Ancien, VIII, 71 : Bos in Aegypto etiam numinis uice colitur; Apin uocant. insigne ei in dextro latere
candicans macula cornibus lunae crescere incipientis, nodus sub lingua, quem cantharum appellant. non est fas
eum certos uitae excedere annos, mersumque in sacerdotum fonte necant quaesituri luctu alium, quem
substituant, et donec inuenerint maerent derasis etiam capitibus; nec tamen umquam diu quaeritur. 185 inuentus
deducitur Memphin a sacerdotibus C. delubra ei gemina, quae uocant thalamos, auguria populorum: alterum
intrasse laetum est, in altero dira portendit.

3 Ovide, Métamorphoses, I1X,691 : variasque coloribus Apis : Apis aux diverses couleurs

4 plutarque, Isis et Osiris, 33, 364 : tov 6"0atptv o TdAY peAdyxpouv yeyovéval puBohoyolotv. T Mais Osiris au
contraire, selon les traditions mythologiques, était noir de peau.

>1d,Ibid, : 6 8" évHAlou méAeL tpedSdpevog Bolc, &v Mvedv kahoDotv (Oaiptdoc & lepdv, Eviot 8¢ kol Tod Amnidog
natépa vopilouot), HéAaC £oTl Kail SEUTEpaC EXEL TULAG LETA TOV ATy,

152



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3

Les Egyptiens ont dédié le beeuf au soleil et a la lune. Celui que
laville d'Héliopolis consacre au soleil s'appelle Mnévis : sa taille
excede de beaucoup celle des autres beeufs: il est du plus beau
noir, en signe de ce que le teint des hommes exposes au soleil
contracte cette couleur. Les poils de la queue et des autres parties
du corps sont couchés en sens inverse de ceux des autres beeufs,
et relevés vers la téte, pour représenter la course du soleil qui
s'exécute en sens inverse du pole. Il est pourvu de forts testicules,
parce que la chaleur exerce une grande influence sur les passions,
et aussi parce que le soleil féconde la nature.®

Dans ce passage 1’auteur insinue méme la symbolique de la fécondité voire, de la virilité
quand il évoque les effets libidineux de la chaleur sur les testicules de I’animal (tovg te Spyetg
ueyiotovg... Ta appodicia). Enfin Macrobe, dans les Saturnales, confirme davantage le lien

sacré entre le taureau et le Soleil :

La religion des Egyptiens fournit aussi plusieurs preuves du
rapport qui existe entre le taureau et le soleil, soit parce gu'ils
rendent un culte solennel, dans la ville d'Héliopolis, & un taureau
consacré au soleil et qu'ils appellent Néton, soit parce que le
boeuf Apis est honoré a Memphis, comme étant le soleil ; soit
enfin parce qu'en la ville d'Hermunthis, dans un magnifique
temple d'Apollon, on adore un taureau nommé Bacis,
remarquable par des prodiges inhérents a la nature du soleil. Car
on affirme gu'a chaque heure il change de couleur, et on dit que
son pelage est disposé en sens contraire de celui de tous les autres
animaux; ce qui le rend en quelque sorte comme I'image du soleil,
qui brille dans la partie du monde qui lui est opposée.’

La ville d’Hermunthis (Armant) mentionnée par Macrobe était consacrée a la divinité solaire
Montou. Et D. Valbelle (1992, p.4) considére qu’a partir de la XI° dynastie des temples lui sont

élevés non seulement a Thebes, la nouvelle capitale, mais dans les villes voisines d’ Armant,

6 Eusébe de Césarée, Préparation évangélique, 111,13 : AN\" 6 ye fHAlw avakeipevog év HAiou mdAeL kahoUpevog
Mvelic Bo®v £oTL péylotog, odpodpa pENag, pdAiota OtL Kal 6 HALOC 0 TIOAUG peAaivel T AVOPWTIELD CWUATA.
£xeL 8¢ TRV oUpav Tapd Toug BAAoUC Bolc Kal TO Tdv o@pa AvatpLyov, kaBdmep 6 HALOG TOV Evavtiov TQ) MTOAW
roleltal popov: Tol¢ te BpXELS UeyioToug, Emeldnmep O mept Td ddpodiota (pepog yivetal UTO BeppdtnTog 6
te fALog omeppaivelv Aéyetal thv ¢UoL.

7 Macrobe, Saturnales, |, 21 : Taurum uero ad solem referri multiplici ratione Aegyptius cultus ostendit: uel quia
apud Heliopolim taurum soli consecratum, quem Neuton cognominant, maxime colunt, uel quia bos Apis in
ciuitate Memphi solis instar excipitur, uel quia in oppido Hermunthi magnifico Apollinis templo consecratum soli
colunt taurum, Bacin cognominantes, insignem miraculis conuenientibus naturae solis. Nam et per singulas horas
mutare colores adfirmatur et hirsutus setis dicitur in aduersum nascentibus contra naturam omnium animalium:
unde habetur uelut imago solis in aduersam mundi partem nitentis. |l est trés peu probable qu’il ait existé un
temple d’Apollon a Hermunthis dans laquelle le taureau Boukhis auquel Macrobe fait allusion était vénéré
comme l'incarnation (le ba) du dieu Montou, divinité solaire de la région thébaine. Apollon, en tant que divinité
solaire était assimilé au dieu Montou a I'’époque ptolémaique, d’ou certainement cette survivance de I'influence
religieuse grecque au 4¢ et 5¢ siecle aprés Jésus-Christ. Voir

153



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
Tod et Medamoud et que des cette époque, le dieu était qualifié de « taureau qui descend de

Tod » ou de « taureau qui reside a Tod ».

Ces quelques exemples prouvent que le taureau était I’animal sacré des divinités majeures en
Egypte ancienne : Osiris, Ré, Khepri, Aton, Amon-Ré...). D’ailleurs S. Porcier (2014, p.25),
dans une étude consacrée a la morphologie du Mnévis d’Héliopolis, soutient que le taureau
d’Héliopolis, 1’ancétre mythologique de 1’animal sacré du dieu RE était un aurochs a la
symbolique solaire trés marquée. Le pelage noir au reflets rougeétres caractéristique de cette
espece, est d’ailleurs probablement en partie a I’origine du choix de cet animal comme symbole
de la ville d’Héliopolis et ce, dés les premiéres dynasties. De plus, ’hymne dédié a Amon-Ré
révele davantage la proximité du taureau d’Héliopolis avec le dieu solaire considéré ici comme
le principe méme de la vie :

Président de tous les dieux, Dieu bienveillant, bien-aimé,

Donateur de chaleur et de vie a tout beau bétail, Salut a toi,

Amon Ré, Seigneur des trones de... Thebes, Taureau de sa

meére, Chef de ses champs...Seigneur du ciel, Fils ainé de la

terre, Seigneur des choses qui existent, Fondateur des choses,

Fondateur de toutes choses, Unique en son temps parmi les

dieux, Magnifique taureau de la compagnie des dieux, Pére

des dieux, Créateur des hommes, Créateur des bétes et du

bétail, Seigneur des choses qui existent, Créateur du baton de

vie, Maitre de I'herbe ou vit le bétail, Forme créée par Ptah,
Bel enfant®

Il ressort donc que les Egyptiens vouaient un profond respect au taureau, car cet animal
incarnait des divinités majeures de leur panthéon. Mais si le taureau était honoré en Egypte
ancienne, il n’avait pas forcément la méme considération dans le monde gréco-romain, fOt-il
présent dans les récits mythologiques. Ce bovidé apparait comme un animal étroitement lié a
certaines divinités du panthéon gréco-romain. En effet, le mythe d’Europe qu’Ovide reprend a

travers les Métamorphoses illustre ce fait :

Le pere et maitre des dieux, celui dont la main est armée de
la foudre, qui gouverne le monde par sa volonté, prend la

forme d'un taureau et se méle au troupeau.®

8 Conrad J.R.,1957, The horn and the sword : the story of the bull as symbol of power and fertility p.82-83. Nous
avons traduit I’hymne en frangais.

° Ovide, Métamorphoses, 11,849 : traduction légérement modifiée.

ille pater rectorque deum, cui dextra trisulcis

ignibus armata est, qui nutu concutit orbem,

induitur faciem tauri mixtusque iuuencis

154



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
Zeus avait pris I’apparence d’un taureau blanc pour séduire la princesse de Tyr Europe. Si le
taureau a été utilisé par Zeus comme une ruse ou un animal de séduction, il est assimilé a
Bacchus (Dionysos) par les prétresses de la cité d’Elis, du moins selon les paroles du
dithyrambe d’Elis que nous livre Plutarque :
Viens, illustre Dionysos, dans ton temple sacre,
accompagné de Graces ; viens dans ton temple maritime

avec un pied de beeuf. » Ensuite elles répétent deux fois : «
O digne taureau ! »°

En effet, les prétresses de la cité d’Elis I’invoquaient chaque année au printemps a entrer dans
le temple sous sa forme taurine, car sa venue suscitait beaucoup d’espoir'! (E. des Places,
1959 :344). Et nous ne sommes pas sans savoir que le zodiaque du taureau, situé entre le 21
avril et le 20 mai, correspond au printemps, temps de renaissance et de régénération de la

nature.

En outre, la tauromachie constitue aussi un moment de rencontre entre I’homme et le taureau,
ou se dégage une dimension mythique et culturelle. Dompter le taureau devenait une étape
qualifiante pour étre reconnu comme un Vvéritable héros par les siens. Héraclés, 1'un des
premiers héros a avoir accompli 1’exploit de maitriser le taureau crétois dans sa septiéme
épreuve’?, avait transmis cette tradition tauromachique a Thésée qui, aprés avoir capturé
I’animal terrifiant, le sacrifia au dieu Apollon selon les termes de Plutarque :

Thésée, pour exercer son courage et gagner en méme temps
I'affection du peuple, alla combattre le taureau de Marathon, qui
nuisait beaucoup aux habitants de la Tétrapole. Il le dompta, le

prit vivant, et, apres l'avoir promené dans toute la ville, il le
sacrifia a Apollon Delphinien.*®

Le méme Thésée affronta ensuite un monstre issu de la vengeance de Poséidon contre Minos :
le minotaure. Pour J. Thomas (2011, p.15), le mythe de Thésée peut se lire sur une dimension

10 p|ytarque, Questions grecques,36 : EABElV, Rp’, ® ALOVUCE, GALOV £C VAOV AyvOV GUV XOPITESTLY £ VOOV TH
Boéw mobt SVwv. » elta Sic Enddouoiy « Afe Talpe ».

11 E. des Places propose une traduction de J. Marty du texte grec du dithyrambe d’Elis & Dionysos : « Entre &
divin Dionysos, dans le temple éléen, entre accompagné des Graces, dans le temple. Bondis avec ton pied
bovin, Noble taureau, noble taureau »

12 yoir Diodore de Sicile, Bibliothéque historigue, Livre IV,13 : Metd 8¢ Tadta Aapov aBAov tov £k Kprtng Taipov
ayayelv, ol Noolpdnyv épacdijvai paot, mAevoac eic TV vijoov, Kai Mivw Tov Bachéa ouvepyov Aapwv, fyayev
auTtov €ig Mehomdvvnoov, T0 TnAkoltov méAayog ém’ alTt® vauotoAnBeic. Traduction: Aprés ce travail il
entreprit d'amener de Créte le taureau qui fut, dit-on, aimé de Pasiphaé. Il arriva dans cette file, et, du
consentement du roi Minos, il amena ce monstre dans le Péloponnése, apres avoir fait une longue traversée.

13 plutarque, Thésée, 14,1 : 0 6& Onoelc vepyoc elvat BOUAGHEVOC, Bipo 8¢ Kol Snpaywyav, EAABeY émtl Tov
MoapaBwviov tadpov, o0k OAiya paypata toig oikolot TAV TETPATOALY MAPEXOVTA, KOl XELPWOGUEVOC
énedeifaro {Mvto 51d Tol doteoc EAdoag, elta TH AMOGAAWVL TG AsAdiviw KaTéBUGEV.

155



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
psychanalytique et initiatique par son affrontement avec le minotaure. Pour 1’auteur, la
dimension psychanalytique « est soulignée par le fait que le Minotaure est un étre hybride, mi-
homme, mi-taureau ; et par le fait qu’il est vaguement parent avec Thésée, par Poséidon
interposé : Poséidon est le vrai pére de Thésée, Egée n’est que son pére putatif ; et le taureau
blanc, pére du Minotaure, au terme de son union avec Pasiphaé, appartient a Poséidon. Donc
pour Thésée, tuer le Minotaure, ¢’est tuer la béte en lui, tuer sa part d’ombre ». Quant a la valeur
initiatique du combat, elle est a mettre au crédit du danger qu’il a pu surmonter, fat-il aidé par
Ariane. « En venant a bout de cette épreuve qualifiante, Thésée met en ordre I’espace du monde
en méme temps que son espace intérieur. Bientdt, il sera prét pour fédérer les tribus qui
donneront Athenes » (J. Thomas, 2011, p.16). En dehors de ces aspects mythiques, il est a croire
que le taureau était un animal destiné au sacrifice pour honorer les divinités : Thésée avait
sacrifié le taureau crétois a Apollon alors que Ménoitios sacrifia un taureau, un sanglier et bélier

a I’honneur d’Héraclés.!*

Chez les Romains aussi ce bovidé n’apparait presque que dans et pour les sacrifices. D’ailleurs
Pline I’ Ancien précisait que pour apaiser les dieux, le taureau constituait 1’une des victimes
opimes préférées des divinités’® L animal est souvent représenté pour symboliser la vie et la
mort par le sacrifice comme le démontre le culte mithriaque qui avait gagné I’Empire romain
au I1¢ ap.J-C, dans lequel les mithraistes faisaient de la mort du taureau une source de vie, car

le sang issu de cet animal permettait de régenerer le monde (J.Thomas, 2011, p.6).

Alors qu’il apparait déifié dans les traditions antiques, le taureau n’est ni une divinité, ni adoré
comme telle dans la société diola en Basse-Casamance, mais il occupe une place importante.
Lors du décés d’un adulte (homme ou femme), un ou plusieurs taureaux sont immolés d’abord
pour célébrer les funérailles le jour de I’inhumation ensuite pour la commeémoration du deuil
(Kasinten ou katengen) au moins six mois apres, sans quoi le défunt ne pourra parvenir au

monde des ancétres (O. Journet-Diallo, 1979, p.78).

Par le rituel du sacrifice, le taureau consacré, passe de la vie terrestre au monde divin ; il
constitue dés lors un vecteur entre la vie et la mort. En effet, dans les rites funéraires chez les
Diolas de la Basse-Casamance, le corps du défunt est couché sur une civiére appelée

« buying », a la téte de laquelle figurent plusieurs cornes de taureau. Elle est portée par quatre

14 Diodore de Sicile, IV,39.

15 Pline, I’Ancien, Histoires naturelles, V1II, 181-183

16 pour Nazaire Diatta, la civiére Buying représente un « taureau furieux, excité, prét a charger. » (Diatta,
N,.1982 :65).

156



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
hommes qui se mettent a avancer, a reculer ou a tournoyer selon les réponses que le mort est
censé apporter durant I’interrogatoire ou la conversation.!” Sous ce rapport, N.Diatta disait:
Ne pas attacher des cornes au cercueil du défunt était
inconcevable pour un Diola, car on suppose que le mort se
réincarnera et donc si on ne désire pas cette réincarnation du

défunt, sa civiere reste dépourvue de cornes. (N. Diatta, 1982,
p.65)

Ensuite pour imiter le meuglement funébre de cet animal, le Diola a congu un tambour
du nom de « Eyindum » : un instrument assimilé a un taureau dont les batons, servant a tendre
la peau de ce tambour, sont appelés « usiin » : les cornes. On retiendra enfin que le taureau et
I’homme fusionnent pour devenir un seul étre pendant le rite funéraire. La présence de I’animal
est tres forte : durant toute la journée, le tambour « eyiindum » résonne pour signifier le
meuglement du taureau. Le soir on couche le défunt d’abord sur une peau de bovin puis sur la

civiére « buying » avant I’inhumation.

Selon N. Diatta, le cercueil qui se manifeste 1’aprés-midi et le tambour qui durant toute la
journée du deuil résonne, ne sont qu’un seul et méme étre. Ils sont I’incarnation du mort dans

un taureau. L’un en est le signe audible, I’autre le signe visible (Diatta.N., 1982 : 66).

Il ressort donc de cette analyse que le taureau demeure un animal profondément culturel
et cultuel. Si en Egypte ancienne, il est considéré comme I’incarnation des divinités solaire et
lunaire, dans le monde gréco-romain, il devient I’animal du sacrifice en I’honneur des dieux.
Cet aspect cultuel est une constante en Afriqgue notamment chez les Diolas de la Basse-
Casamance ou la destination finale de ce bovidé est le sacrifice quoiqu’il puisse symboliser la

vie et la mort dans les circonstances funebres.

2. Le taureau dans les sociétés antiques et les sociétés traditionnelles africaines : un

animal politique, social et culturel

L’image du taureau est trés souvent associée au pouvoir politique et religieux puisque depuis
I’ Antiquité, il était trés difficile de dissocier le religieux du politique, car les deux pouvoirs
étaient complémentaires. En Egypte ancienne, le pouvoir du Pharaon reposait sur un certain
nombre de symboles parmi lesquels figurait une queue de taureau. Selon G. Jéquier, c’est bel

et bien une queue de taureau et non celle d’une vache que les pharaons laissaient pendre derriére

17 Les mouvements de la civiére « buying » ont un sens bien précis selon les réponses que le défunt apporte. Si
la réponse est positive, les porteurs foncent en avant, si elle est négative, ils reculent. Quand le défunt ne
comprend pas la question, il apporte une réponse sibylline en tournoyant autour de lui-méme.

157



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
leur dos, car « les caractéres du taureau seuls peuvent s’appliquer au roi. » (G.Jéquier, 1918, p.
167). Ainsi, par la queue du taureau, le roi tirait-il sa force de cet animal ; cet aspect mystique
est analysé par T. Wilkinson en ces termes : « : the innate power of the bull — virility and
strength — was conveyed by means of bull’s tail, worn by the king suspended from the back of
his kilt » (T. Wilkinson, 2001, p. 191).

En effet, I’image de ce bovidé est tres liée au pouvoir royal si on se réfere a la description
de la palette de Narmer que nous pouvons Voir ci-dessous avec une forte présence bovine au

recto et verso de celle-ci.

Recto de la palette de Narmer. Le roi est debout prét a frapper I’ennemi. On peut apercevoir la
queue de taureau pendre le long de sa tunique & partir du dos.

Source: https://www.nationalgeographic.fr/histoire/qui-etait-le-premier-
pharaon-degypte

De plus dans certaines titulatures royales de I’Egypte ancienne le taureau est associé a
la royauté. Un texte faisant I’apologie de la reine Hatchepsout disait : « Je suis un taureau
sauvage aux cornes pointues qui vient du ciel aprés avoir vu sa disposition » (J.L. Podvin,2012,
p. 134). Ainsi, le bovidé symbolisant la puissance, la virilité et la royauté dans I'Egypte antique,
apportait a la reine Hatchepsout un supplément de l1égitimité a imposer son autorité royale, parce
que I’animal était supposé étre d’origine divine. De méme, le pharaon Ramses Il avait hérité le
surnom du dieu Horus : « taureau puissant aimé de maat » comme nous pouvons le lire sur une
stele de Kouban : « Le taureau puissant contre Kouch la ville, assommant les rebelles aussi loin
que le pays des noirs. Ses sabots ébranlent les troglodytes, et ses cornes... » (J.L. Podvin, 2012 :
134)

158


https://www.nationalgeographic.fr/histoire/qui-etait-le-premier-pharaon-degypte
https://www.nationalgeographic.fr/histoire/qui-etait-le-premier-pharaon-degypte

ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
Dans le monde africain traditionnel, la queue du taureau pouvait étre associée aussi au
pouvoir. Par analogie, les prétres et prétresses diolas incarnant un pouvoir religieux et social
tiennent treés souvent une queue de taureau ou de vache, insigne de leur majesté. En guise

d’exemple les responsables de bois sacré, souvent habillés en rouge, sont munis d’une queue

de taureau qui symbolise leur pouvoir mystico-religieux.




ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3

Photo de la prétresse Oumoye ébé, reine du village de kagnao nouvellement intronisée.

Si la queue du taureau fait partie des insignes du pouvoir royal ou mystique, le nom de I’animal
lui-méme apparait dans les titres des rois. En observant les titulatures royales de certains
monarques diolas de la Basse-Casamance, on remarque que le taureau, souvent associé a leur
pouvoir, évoque la richesse. En effet, on évaluait souvent la fortune d’un individu non
seulement par 1’étendue de ses riziéres et de son grenier de riz,'® mais aussi par celle de son
troupeau de beeufs. C’est pourquoi, dans la royauté d’Oussouye, les noms donnés aux rois
évoquent toujours la richesse en beeufs et au-dela, la puissance et la sérénité, car le roi ne doit

connaitre ni le travail, ni le besoin. Voici un tableau illustratif de quelques noms de rois.

Titre Titres Signification

Roi Sihangébil  Si bé si hang Les boeufs
d’Oussouye é bil en
viennent

davantage

O

s = Sibilé Si bé sibilé Les boeufs
Sambou sont

arrivés

18 Cf. Jordi Tomas, 2007, « Commerce, religions et relation inter-ethniques dans un royaume joola. Une approche
éthno-historique ». p. 119. In : Mande Studies Indiana University press, volume 9. « En fait, I'importance des
rizieres a été relevée par tous les chercheurs du monde joola.8 Comme I'a signalé Pélissier — et comme
aujourd’hui méme le signalent quelques joolas— “riziculteur et paysan joolas sont deux termes synonymes.” Chez
les joolas, le riz constituait, et constitue encore, pour nombreux d’entre eux, la base de I'alimentation: “manger
c’est manger du riz”. Etre riche signifiait, et signifie encore, disposer de riziéres et de greniers de riz abondants
qui sont sources de prestige et d’aisance, de tous biens matériels et spirituels. La valeur symbolique du riz
apparait remarquablement dans plusieurs domaines de la société joola: il est déposé a coté du mort que I'on
enterre; il est utilisé dans plusieurs rituels devant les autels traditionnels ou uciin (comme le kassyla, pour la
pluie); etc. (Thomas 1959; Pélissier 1966; Trincaz 1981).

160



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3

Roi Silondébil Si bé si long Les bceufs

d’Essaout sambou d’ébil arrivent
encore
(durée)

L’association du taureau au pouvoir est une preuve du respect et de 1’admiration dont il
fait ’objet. Cette symbolique de la puissance et de la force qu’il incarne trouve son écho dans

la célébration de la victoire par I’homme.

En effet, étant associée au pouvoir politique, religieux ou mystique, I’image du taureau
va jusqu’a étre utilisée comme la preuve d’une victoire ou d’une domination. Ainsi
I’épigraphie et la numismatique peuvent nous renseigner sur la symbolique de la victoire par
la présence du taureau cornupéte!® sur certains supports. Au recto de la palette de Narmer, sur
le quatrieme registre, figure un taureau, (représentant le Pharaon Narmer), terrassant un
ennemi et chargeant les fortifications d’une ville. Cette gravure symboliserait la victoire de

Narmer par Iunification de la Haute et de la Basse-Egypte.

Verso de la palette de Narmer avec deux tétes de bovins aux
extrémités. Présence du taureau cornupete au quatriéme registre de
la palette symbolisant sans doute la victoire de Narmer sur
I’ennemi.

19 Cornupéte, du latin : Cornu= corne; peto,is,ere: frapper: traduction littérale: frapper de sa corne ; Charger
avec ses cornes.

161



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3

Source : https://www.nationalgeographic.fr/histoire/qui-etait-
le-premier-pharaon-degypte

Ensuite, les monnaies romaines ci-dessous a 1’effigie du taureau fournissent ¢galement
beaucoup d’informations historiques. La guerre sociale avait vu les communautés italiques
s’unir contre L 'Urbs afin d’exiger la citoyenneté romaine. Alors pour symboliser leur résistance
et leur victoire, elles frappérent une monnaie montrant un taureau écrasant une louve. Cette
image symbolise la victoire du Taureau italique sur la louve romaine et donc des alliés (socii)

sur Rome.

20

https://www.researchgate.net/publication/301653256 Le concept d%27Italie des premiers colons _grecs a la
reorganisation_augusteenne

En outre, au régne d’Auguste, une monnaie a 1’effigie de ’empereur frappée vers 1’an
12 av. J-C, révéle un lien entre I’empereur Auguste et le taureau. ( L. Charrier, 1912, p. 96).
La présence de cet animal au recto du denier?’, symboliserait la puissance et « le pouvoir

dominateur de Rome, spécialement en Gaule ».2

20 Cette piéce de monnaie a été produite en souvenir de la guerre sociale (de 91 & 88 av. J.C) opposant les
peuples alliés de la péninsule italienne a Rome. (S. Balbi de Caro, La moneta a Roma e in Italia, 1, Roma e la
moneta, Milan, Amilcare Pizzi, 1993, p. 88, fig. 50) Michel Humm, 2010.

21 Selon A. Blanchet, Lugdunum (Lyon) — lieu ol se trouvait I'atelier de la monnaie d’Auguste — avait d’abord recu
le nom de Copia par son fondateur L. Munatius Plancus. Or Copia était aussi le nom de la colonie romaine qui
avait son emplacement dans la cité de Thurium, la ville d’origine des parents de I'empereur Auguste.

22 Cette monnaie a l'insighe du Taureau cornupéte symboliserait la victoire des Romains sur les Rhaeti
préfigurant la soumission de la Germanie pendant le principat d’Auguste.

162


https://www.nationalgeographic.fr/histoire/qui-etait-le-premier-pharaon-degypte
https://www.nationalgeographic.fr/histoire/qui-etait-le-premier-pharaon-degypte
https://www.researchgate.net/publication/301653256_Le_concept_d%27Italie_des_premiers_colons_grecs_a_la_reorganisation_augusteenne
https://www.researchgate.net/publication/301653256_Le_concept_d%27Italie_des_premiers_colons_grecs_a_la_reorganisation_augusteenne

ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3

De plus, en faisant un rapprochement entre le surnom Thurinus attribué & Auguste et la
ville de Thurium (grecque d’origine) d’ou étaient frappées de nombreuses monnaies avec
I’insigne du Taureau cornupéte, 1’historien A. Blanchet (1919, p.142) concluait que le type
monétaire avec ’insigne du taureau convenait a I’empereur Auguste pour deux raisons :
d’abord parce qu’il rappelait la cité antique de Thurium, ensuite parce qu’il avait une
signification astrologique comparable au capricorne puisque 1’empereur lui-méme serait né
sous le signe zodiacal du Capricorne. (Suétone, La vie d’Auguste, 94)% , Et selon I’astrologie
antique, on trouverait le domicile de Vénus — déesse protectrice de la gens Julia, de laquelle est

issu I’empereur — dans le signe zodiacal du taureau.

Fig.4 : denier frappé sous Auguste a Lugdunum (Lyon) entre 15 et 13
av. J.C. Au verso apparait le taureau cornupéte symbolisant la victoire
des Romains sur les Rhaeti.

Par ailleurs, c’est surtout dans le domaine sportif que le taureau est associé a la symbolique de
la victoire dans certaines sociétés africaines. Chez les Séreers du Sine, on attribue le sobriquet
de « ngooné » (le taureau) au lutteur champion comme chez les Diolas, ou le bon lutteur est
parfois assimilé au taureau (Humuné) par ses qualités athlétiques et son courage. Et ¢’est dans
cette discipline sportive qu’un taureau peut constituer le trophée a emporter par le vainqueur
d’un tournoi de lutte. Sous ce rapport, A.R. Ndiaye (2018, p.44) soutient :

Parmi les divers trophées a emporter par le champion, le taureau

revét une importance marquante, comme il I’a été pour les joutes
de chants-poémes qui s’organisaient dans les villages du littoral

3 Suétone, Vie d’Auguste, 94 : Tantam mox fiduciam fati Augustus habuit, ut thema suum uulgauerit
nummumaque argenteum nota sideris Capricorni, quo natus est, percusserit.

163



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3

atlantique. Il est un indicateur de la place de choix accordée a la
lutte et & la poésie par la société sérére.

De plus, dans I’ile de Niomoune, la fonction pastorale était réservée aux gargons (7-13 ans)
n’ayant pas encore la force des bras pour le maniement du « kadjendu »?* aux champs. Ces
moments pastoraux étaient aussi des séjours de formation virile et sportive dans la forét ou les
jeunes s’adonnaient a des séances de lutte et de boxe. Mais I’élément marquant, c’est
I’identification de I’homme au taureau dans sa maniére de combattre. En effet, les combats de
taureaux précédaient ceux des jeunes hommes qui imitent quasiment les techniques d’attaque
de I’animal, en combattant a genoux ou avec les quatre appuis au sol. C’est pourquoi certains
refrains composés pour les meilleurs lutteurs font allusion a la force ou a I’attitude du taureau :

Vous avez le cou d’un taureau Oh, vous, Sidiebabasen ! que
pensez-vous de votre force ? Moi qui ai la force du taureau, il ne

me reste plus qu’a dire aux chétifs de se méfier de moi. (J. Girard,
1969, p. 329)

Par ailleurs, I’expression de la personnalité passe trés souvent par 1’usage de sobriquets
relatifs parfois a des noms d’animaux. En effet le sobriquet est une phrase souvent elliptique de
forme exclamative ou descriptive afin de ressortir tant6t les qualités morales ou physiques d’un
individu tant6t ses défauts. Il peut étre lié a un fait historique dont il assure le souvenir (L.V.
Thomas, 1959, p.179). Les sobriquets faisant allusion au taureau ou au beeuf symbolisent
I’honneur, la force ou la puissance, la beaute, la virilité et la richesse de ceux qui les portent.
En guise d’exemple le prénom « Kulamuso » évoque la richesse en beeufs ; il s’agit d’un
homme qui avait immolé cent-vingt beeufs a I’enterrement de son pére et malgré cela il lui en

est resté encore beaucoup. (L.V. Thomas, 1969, p.186) %

L’homme chercherait-il & ressembler au taureau ou voue-t-il une profonde admiration pour la
béte ? Tout laisse a le croire. Chez les groupes peuls du Niger et du Mali, le Guérowol est une
féte nuptiale qui a lieu a la fin de la saison des pluies. C’est une compétition durant laquelle, du
matin au soir, les hommes dansent et arborent leurs parures et leur maquillage devant les anciens
et les femmes de la tribu, qui éliront le meilleur danseur. A propos de cette féte, A.E Ouédraogo
(2022, p.289) fait cette remarque :

24 C’est I'instrument traditionnel des Diolas utilisé pour la culture du riz en Basse-Casamance.

25 Voir L.V. Thomas, (1969, p.181) : « Sibak usin » ( 6 toi dont les beeufs ont de si longues cornes.) « Ameng
usiin » : (6 toi qui as de nombreuses bétes a cornes.) E jul é bé : patte de taureau, de beoeuf ou vache : se dit
d’une personne qui a la force dans ses jambes, Ce sont des surnoms qui se rapportent a la situation sociale : la
richesses, I’"honneur supréme pour le Diola.

164



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3

On dit a la jeune électrice « Va choisir le taureau » car le danseur
élu est appelé « taureau-étalon » (...) On compare 1’¢lu a un
taureau car ¢’est une image. Quand parmi les vaches, un taureau
se fait remarquer par sa beauté, on dit « voila un taureau ! » C’est
la méme chose parmi les hommes. Si c’est le plus beau qu’on a
choisi, on dit que c’est un taureau. Cette appellation montre
combien la beauté de I’homme et celle du taureau sont
associées.

Pour finir, il convient de noter que I’image du taureau est indissociable de la vie de I’homme
qui voit en lui divers symboles : le pouvoir, la victoire, la force, la richesse, et la beauté... Par
son association avec cet animal fascinant, les hommes cherchent a rendre légitime leur pouvoir,

a célébrer leur victoire, a prouver leur force et leur richesse, a exhiber la beauté de leurs corps.
Conclusion

En guise de conclusion, nous pouvons retenir qu’il y a des convergences dans la
perception que le monde antique et les sociétés traditionnelles ont du taureau. En effet, dans
presque toutes les sociétés et toutes les époques, ce bovidé revét la symbolique du pouvoir, la
richesse, la force la victoire, I’honneur, la renaissance la vie et la mort. Si dans 1’ Antiquité il
apparaissait presque comme une divinité ou 1’animal des dieux et du pouvoir, il devient un
compagnon dans les sociétés traditionnelles africaines par la valeur sociale et culturelle qui lui
été attribuée. Quand I’homme s’identifie a cet animal et cherche méme a fusionner avec celui-
ci, c’est parce que ses qualités physiques ont réel impact psychologique sur sa personne quoique
cette tendance commence a disparaitre avec la présence des religions dites réveélées et les effets

de la modernité.

Bibliographie
Sources.

1. Diodore de Sicile,1851, Bibliotheque historique,IV, traduction de I’Abbé
TERRASSON Paris, Adolphe Delahays, Libraire.

26 Quédraogo A.E, « Du bon berger au bon mouton » : |a figure du leader chez les Peuls. L’auteur cite Mahalia
Lasbille dans « L’'homme et la vache » p. 256. »

165



10.

11.

12.

13.

14.

15.

ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
Eusebe de Césarée, 1846, Préparation évangélique, texte traduit par Séguier de Saint-
Brisson, Paris, Gaume Freres, Libraires.
Hérodote, 1939, Histoires I11, Texte établi et traduit par : Philippe-Ernest Legrand, Paris,
Les Belles-Lettres.
Macrobe, 1997, Les Saturnales, Livres I-1ll, texte etabli et traduit par Charles
GUITTARD, Paris, Les Belles-Lettres.
Ovide, 1925, Les Métamorphoses, Tome 1, Livre 1-V, texte traduit et établi par Georges
LAFAYE, Paris, Les Belles-Lettres.
Ovide, 1928, Les Métamorphoses, Tome 2, Livre VI-X, texte traduit et établi par
Georges LAFAYE, Paris, Les Belles-Lettres.
Pline I’ Ancien, 1952, Histoire naturelle, traduit par Alfred ERNOUT, Paris, Les Belles-
Lettres.
Plutarque, 1988, Euvres morales. Tome V, 2e partie, Traité 23 : Isis et Osiris, Texte
établi et traduit par Christian Froidefond, Paris, Les Belles-Lettres.
Plutarque, 2002, (Euvres morales. Tome 1V, 2e partie, Traité 17 : Isis et Osiris, Texte
établi et traduit par Jacques BOULOGNE, Paris, Les Belles-Lettres.
Suétone, 1981, La vie des douze Césars, Tome 1 : César- Auguste, Texte établi et traduit
par AILLOUD Henri, Paris, CUF.

Travaux modernes

BLANCHET Adrien. 1919, « Thurinus, surnom de I'empereur Auguste. » In: Comptes
rendus des séances de I'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, 63¢ annee, N.2, pp.
134-142.

CHARRIER Louis, 1912, Description des monnaies de la Numidie et de la Maurétanie
et leur prix basé sur le degré de rareté, Bone, Alexandre Carle, Place GARAMAN.
CONRAD J.R.,1957, The horn and the sword : the story of the bull as symbol of power
and fertility , New York, Ist Ed.

DATTA Nazaire, 1982, Anthropologie et herméneutique des rites Joola (funérailles,
initiations), Thése pour le doctorat de 3° cycle a I’Ecole des Hautes Etudes en Sciences
Sociales, Paris.

GIRARD Jean, 1969, Genése du pouvoir charismatique en Basse-Casamance, Dakar,
IFAN.

166



16.

17.

18.

19.

20.

21.

22.

23.

ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
JOURNET-DIALLO Odile, 1979, « questions a propos d’un sacrifice chez les Diola
de Basse-Casamance in : systemes de pensée en Afrique noire, p. 77-94.
NDIAYE, Alphonse Raphaél, 2018, « La lutte chez les Séreres : une trajectoire de la
construction de soi, dans CORPS, N°16, pp. 27-48.
OUEDRAOGO Abdoul Echraf, 2022, Du bon berger au bon mouton : la figure du
leader chez les Peuls. Science et Esprit, 74 (2-3), pp. 285-297.
PODVIN, J.L., 2012, « images du roi en Egypte pharaonique » in : La puissance royale,
image et pouvoir, de 1’ Antiquité au Moyen-Age. L’auteur cite C. Desroches-Noblecourt
dans Ramses Il, la Vvéritable histoire, Paris.
THOMAS Louis Vincent, 1979, Les Diola. Essai d’analyse fonctionnelle sur une
population de Basse-Casamance, Dakar, IFAN.
. TOMAS Jordi, 2007, « Commerce, religions et relation inter-ethniques dans un
royaume joola. Une approche éthno-historique ». p. 119. In : Mande Studies Indiana
University press, volume 9.
Valbelle Dominique, 1992, « Les métamorphoses d'une hypostase divine en Egypte ».
In: Revue de I'histoire des religions, tome 209, n°1, pp. 3-21.
WILKINSON Toby, 1999, Early dynastic Egypt, London & New York, Routledge.

167



