
Acta Sunu-Xalaat Supplementum 
Faculté des Lettres et Sciences Humaines 

Université Cheikh Anta Diop de Dakar 

ISSN : 2772-2104 – ACTA N° 3, Décembre 2025 – Acta Sunu-Xalaat Supplementum – Faculté des Lettres et Sciences 
Humaines – Université Cheikh Anta Diop de Dakar 

URL : https://afrosciences-antiquity.com/revue-africaine-des-sciences-de-lantiquite-sunu-xalaat/sunu-xalaat-

supplements/ – ACTA Numéro 3 / Décembre 2025 

 

  Acta SUNU XALAAT Supplementum 

N° 3, Décembre 2025, PP. 149-167. 

 
 

Le taureau et l’homme: symbolique de ce bovidé 

dans les mondes anciens et quelques sociétés 

traditionnelles africaines 

 

 

 

 

 

 

Auteur : Dr Sergino Paolo César DIEDHIOU,  

Université Cheikh Anta Diop de Dakar 

https://afrosciences-antiquity.com/revue-africaine-des-sciences-de-lantiquite-sunu-xalaat/sunu-xalaat-supplements/
https://afrosciences-antiquity.com/revue-africaine-des-sciences-de-lantiquite-sunu-xalaat/sunu-xalaat-supplements/


A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

150 
 

Résumé :  Le concept de « civilisation de l’universel » tant chanté par Léopold Sédar Senghor 

peut être pensé sur une perspective anthropologique par la relation très forte que l’homme 

entretient avec le monde animal. Ainsi, il est à noter que l’image du taureau ou du bœuf est très 

présente dans presque toutes les sociétés, de l’Antiquité à nos jours. Aussi, sa présence dans les 

religions antiques et les religions dites « révélées » témoigne-t-elle non seulement de son 

encrage social et culturel, mais aussi d’une certaine puissance spirituelle que lui confère 

l’humanité. Symbole de force, de virilité et de richesse, le taureau est souvent en relation avec 

un dieu : Apis en Egypte, Dionysos, Poséidon et même Zeus en Grèce, Mythra à Rome et Atémit 

chez les Diolas en Basse-Casamance. Cette communication a donc pour objectif de montrer un 

certain universalisme de la relation entre l’homme et ce bovidé, quelles que soient l’époque et 

la civilisation à laquelle on appartient, au moyen des sources iconographiques, littéraires et 

anthropologiques.  

Abstract :  The concept of “civilization of the universal” so much sung by Léopold Sédar 

Senghor can be thought of from an anthropological perspective by the very strong relationship 

that man maintains with the animal world. Thus, it should be noted that the image of the bull or 

the ox is very present in almost all societies, from Antiquity to the present day. Also, its 

presence in ancient religions and so-called “revealed” religions testifies not only to its social 

and cultural roots, but also to a certain spiritual power conferred upon it by humanity. A symbol 

of strength, virility and wealth, the bull is often linked to a god: Apis in Egypt, Dionysus, 

Poseidon and even Zeus in Greece, Mythra in Rome and Atémit among the Diolas in Lower 

Casamance. This communication therefore aims to show a certain universalism of the 

relationship between man and this bovid, whatever the era and the civilization to which we 

belong, by means of iconographic, literary and anthropological sources.  

 

Mots-clés : taureau-sacrifice-rites-symbole-dieux 

Keywords: bull-sacrifice-rites-symbol-gods 

 

 

 

  



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

151 
 

Introduction 

C’est forcément un gros risque de tomber dans l’écueil de l’anachronisme que de vouloir faire 

une étude parallèle des civilisations antiques (égyptiennes, grecques et romaines) et des 

civilisations négro-africaines contemporaines, tant l’espace et le temps qui nous séparent de ces 

mondes anciens sont immenses. Mais il nous semble utile et important – quand il s’agit de 

penser les rapports entre l’homme et l’animal – de ne pas occulter la manière dont les Anciens 

ont interagi avec le monde animal. Le taureau, puisqu’il s’agit de ce bovidé dans la présente 

communication, demeure un animal multidimensionnel et fascinant : il est présent dans toutes 

les sociétés, dans la religion et son interaction avec l’homme n’est plus à prouver. Toutefois, ce 

présent travail vise surtout à faire apparaître les grandes convergences dans les rapports que les 

civilisations antiques -  égyptienne, grecque et romaine -  d’une part, et les sociétés 

traditionnelles africaines d’autre part, ont tissé avec cet animal, sans pour autant omettre les 

divergences dans les usages et pratiques culturels et cultuels. Pour ce faire, nous avons eu 

recours à des données épigraphiques, iconographiques, littéraires, numismatiques, et des études 

anthropologiques sur la question Ainsi, dans une approche synchronique, nous nous proposons 

de faire une esquisse de la symbolique du taureau, d’abord dans sa dimension spirituelle et 

religieuse ensuite dans le domaine politico-social et culturel.   

 

1. Le taureau dans les sociétés antiques et les sociétés traditionnelles africaines : un 

animal mythologique, mythique et religieux 

En interrogeant la mythologie ou la religion des anciens on peut remarquer que le 

taureau pouvait soit revêtir des attributs divins soit être l’animal le plus proche des dieux. Les 

sources antiques nous permettent de sonder la dimension spirituelle de cet animal dans 

l’Antiquité. En Égypte Ancienne, Apis et Mnévis étaient des taureaux sacrés, représentants des 

divinités sur terre et symbolisant même la vie et la renaissance.  Les auteurs antiques font 

souvent allusion à la sacralité de ces bovidés dans leurs écrits. Selon Hérodote,  

Apis était appelé aussi Ἔπαφος, un jeune bœuf, dont la mère ne 

pouvait en porter d'autre. Les Égyptiens disent qu'un éclair 

descendit du ciel sur elle, et que de cet éclair elle conçut le dieu 

Apis. Ce jeune bœuf, qu'on nomme Apis, se reconnaît à de 

certaines marques. Son poil est noir, il porte sur le front une 

marque blanche et triangulaire, sur le dos la figure d'un aigle, 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

152 
 

sous la langue celle d'un escarbot, et les poils de sa queue sont 

doubles.1 (Hérodote, III.28).  

Quant à Pline l’Ancien, il revient sur la relation intime que les Égyptiens entretenaient avec le 

taureau Apis en évoquant la fonction augurale de l’animal sacré : 

En Égypte, un bœuf est même honoré comme une divinité; on 

l'appelle Apis. Son insigne : une tache blanche sur le côté droit, 

un croissant lunaire entre les cornes ; sous sa langue une nodosité 

que les Égyptiens appellent scarabée. Il est défendu qu'il vive 

plus d'un certain nombre d'années; on le tue en le noyant dans la 

fontaine des prêtres, pour aller chercher, pendant le deuil, un 

autre qu'on lui substitue. Et tant qu’ils ne l'ont pas trouvé les 

Égyptiens sont dans l'affliction et se rasent même la tête; 

cependant on ne cherche jamais longtemps le nouvel Apis. 

Trouvé, il est amené à Memphis par les prêtres; il a pour demeure 

deux temples qu'on appelle thalames, et qui servent d'augures au 

peuple: l'augure est favorable s'il entre dans l'un, funeste s'il entre 

dans l'autre.2  

 La sacralité des taureaux Apis et Mnévis est à mettre en rapport avec la couleur noire de leur 

robe, mais surtout avec les divinités qu’ils incarnent. Dans les Métamorphoses, Ovide fait 

allusion aux divers reflets du pelage du taureau Apis.3  Á propos de Mnévis, Plutarque rappelle 

que ce bovidé était consacré au dieu solaire Osiris qu’il estime noir de peau4  :  

Le bœuf qu'on nourrit à Héliopolis, et qu'on appelle Mnévis (il 

est consacré à Osiris, et quelques-uns le croient même père 

d'Apis), ce bœuf est noir, et c'est après Apis celui qu'on honore 

en second.5 

 Sous ce même rapport, Eusèbe de Césarée, citant Porphyre, revient sur la relation étroite du 

taureau avec le Soleil par la description qu’il fit de Mnévis :  

 
1 Hérodote, III,28 : ὁ δὲ Ἆπις οὗτος ὁ Ἔπαφος γίνεται μόσχος ἐκ βοός, ἥτις οὐκέτι οἵη τε γίνεται ἐς γαστέρα 
ἄλλον βάλλεσθαι γόνον. Αἰγύπτιοι δὲ λέγουσι σέλας ἐπὶ τὴν βοῦν ἐκ τοῦ οὐρανοῦ κατίσχειν, καί μιν ἐκ τούτου 
τίκτειν τὸν Ἆπιν. ἔχει δὲ ὁ μόσχος οὗτος ὁ Ἆπις καλεόμενος σημήια τοιάδε ἐὼν μέλας, ἐπὶ μὲν τῷ μετώπῳ 
λευκόν τι τρίγωνον, ἐπὶ δὲ τοῦ νώτου αἰετὸν εἰκασμένον, ἐν δὲ τῇ οὐρῇ τὰς τρίχας διπλᾶς, ὑπὸ δὲ τῇ γλώσσῃ 
κάνθαρον. 
2 Pline l’Ancien, VIII, 71 : Bos in Aegypto etiam numinis uice colitur; Apin uocant. insigne ei in dextro latere 
candicans macula cornibus lunae crescere incipientis, nodus sub lingua, quem cantharum appellant. non est fas 
eum certos uitae excedere annos, mersumque in sacerdotum fonte necant quaesituri luctu alium, quem 
substituant, et donec inuenerint maerent derasis etiam capitibus; nec tamen umquam diu quaeritur. 185 inuentus 
deducitur Memphin a sacerdotibus C. delubra ei gemina, quae uocant thalamos, auguria populorum: alterum 
intrasse laetum est, in altero dira portendit. 
3 Ovide, Métamorphoses, IX,691 : variasque coloribus Apis : Apis aux diverses couleurs 
4 Plutarque, Isis et Osiris, 33, 364 : τὸν δ´ Ὄσιριν αὖ πάλιν μελάγχρουν γεγονέναι μυθολογοῦσιν. T Mais Osiris au 
contraire, selon les traditions mythologiques, était noir de peau. 
5 Id,Ibid, : ὁ δ´ ἐν Ἡλίου πόλει τρεφόμενος βοῦς, ὃν Μνεῦιν καλοῦσιν (Ὀσίριδος δ´ ἱερόν, ἔνιοι δὲ καὶ τοῦ Ἄπιδος 
πατέρα νομίζουσι), μέλας ἐστὶ καὶ δευτέρας ἔχει τιμὰς μετὰ τὸν Ἆπιν. 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

153 
 

Les Égyptiens ont dédié le bœuf au soleil et à la lune. Celui que 

la ville   d'Héliopolis consacre au soleil s'appelle Mnévis : sa taille 

excède de beaucoup celle des autres bœufs: il est du plus beau 

noir, en signe de ce que le teint des hommes exposés au soleil 

contracte cette couleur. Les poils de la queue et des autres parties 

du corps sont couchés en sens inverse de ceux des autres bœufs, 

et relevés vers la tête, pour représenter la course du soleil qui 

s'exécute en sens inverse du pôle. Il est pourvu de forts testicules, 

parce que la chaleur exerce une grande influence sur les passions, 

et aussi parce que le soleil féconde la nature.6 

Dans ce passage l’auteur insinue même la symbolique de la fécondité voire, de la virilité 

quand il évoque les effets libidineux de la chaleur sur les testicules de l’animal (τούς τε ὄρχεις 

μεγίστους… τὰ ἀφροδίσια).  Enfin Macrobe, dans les Saturnales, confirme davantage le lien 

sacré entre le taureau et le Soleil :  

  La religion des Égyptiens fournit aussi plusieurs preuves du 

rapport qui existe entre le taureau et le soleil, soit parce qu'ils 

rendent un culte solennel, dans la ville d'Héliopolis, à un taureau 

consacré au soleil et qu'ils appellent Néton, soit parce que le 

boeuf Apis est honoré à Memphis, comme étant le soleil ; soit 

enfin parce qu'en la ville d'Hermunthis, dans un magnifique 

temple d'Apollon, on adore un taureau nommé Bacis, 

remarquable par des prodiges inhérents à la nature du soleil. Car 

on affirme qu'à chaque heure il change de couleur, et on dit que 

son pelage est disposé en sens contraire de celui de tous les autres 

animaux; ce qui le rend en quelque sorte comme l'image du soleil, 

qui brille dans la partie du monde qui lui est opposée.7 

 

    La ville d’Hermunthis (Armant) mentionnée par Macrobe était consacrée à la divinité solaire 

Montou. Et D. Valbelle (1992, p.4) considère qu’à partir de la XIe dynastie des temples lui sont 

élevés non seulement à Thèbes, la nouvelle capitale, mais dans les villes voisines d’Armant, 

 
6 Eusèbe de Césarée, Préparation évangélique, III,13 : Ἀλλ´ ὅ γε ἡλίῳ ἀνακείμενος ἐν Ἡλίου πόλει καλούμενος 
Μνεῦις βοῶν ἐστι μέγιστος, σφόδρα μέλας, μάλιστα ὅτι καὶ ὁ ἥλιος ὁ πολὺς μελαίνει τὰ ἀνθρώπεια σώματα. 
ἔχει δὲ τὴν οὐρὰν παρὰ τοὺς ἄλλους βοῦς καὶ τὸ πᾶν σῶμα ἀνάτριχον, καθάπερ ὁ ἥλιος τὸν ἐναντίον τῷ πόλῳ 
ποιεῖται δρόμον· τούς τε ὄρχεις μεγίστους, ἐπειδήπερ ὁ περὶ τὰ ἀφροδίσια ἵμερος γίνεται ὑπὸ θερμότητος ὅ 
τε ἥλιος σπερμαίνειν λέγεται τὴν φύσιν. 
7 Macrobe, Saturnales, I, 21 : Taurum uero ad solem referri multiplici ratione Aegyptius cultus ostendit: uel quia 
apud Heliopolim taurum soli consecratum, quem Neuton cognominant, maxime colunt, uel quia bos Apis in 
ciuitate Memphi solis instar excipitur, uel quia in oppido Hermunthi magnifico Apollinis templo consecratum soli 
colunt taurum, Bacin cognominantes, insignem miraculis conuenientibus naturae solis. Nam et per singulas horas 
mutare colores adfirmatur et hirsutus setis dicitur in aduersum nascentibus contra naturam omnium animalium: 
unde habetur uelut imago solis in aduersam mundi partem nitentis. Il est très peu probable qu’il ait existé un 
temple d’Apollon à Hermunthis dans laquelle le taureau Boukhis auquel Macrobe fait allusion était vénéré 
comme l’incarnation (le ba) du dieu Montou, divinité solaire de la région thébaine. Apollon, en tant que divinité 
solaire était assimilé au dieu Montou à l’époque ptolémaïque, d’où certainement cette survivance de l’influence 
religieuse grecque au 4e et 5e siècle après Jésus-Christ.  Voir  



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

154 
 

Tod et Medamoud et que dès cette époque, le dieu était qualifié de « taureau qui descend de 

Tod » ou de « taureau qui réside à Tod ».  

 Ces quelques exemples prouvent que le taureau était l’animal sacré des divinités majeures en 

Égypte ancienne : Osiris, Rê, Khepri, Aton, Amon-Rê…). D’ailleurs S. Porcier (2014, p.25), 

dans une étude consacrée à la morphologie du Mnévis d’Héliopolis, soutient que le taureau 

d’Héliopolis, l’ancêtre mythologique de l’animal sacré du dieu Rê était un aurochs à la 

symbolique solaire très marquée. Le pelage noir au reflets rougeâtres caractéristique de cette 

espèce, est d’ailleurs probablement en partie à l’origine du choix de cet animal comme symbole 

de la ville d’Héliopolis et ce, dès les premières dynasties. De plus, l’hymne dédié à Amon-Ré 

révèle davantage la proximité du taureau d’Héliopolis avec le dieu solaire considéré ici comme 

le principe même de la vie :  

  Président de tous les dieux, Dieu bienveillant, bien-aimé, 

Donateur de chaleur et de vie à tout beau bétail, Salut à toi, 

Amon Rê, Seigneur des trônes de… Thèbes, Taureau de sa 

mère, Chef de ses champs…Seigneur du ciel, Fils aîné de la 

terre, Seigneur des choses qui existent, Fondateur des choses, 

Fondateur de toutes choses, Unique en son temps parmi les 

dieux, Magnifique taureau de la compagnie des dieux, Père 

des dieux, Créateur des hommes, Créateur des bêtes et du 

bétail, Seigneur des choses qui existent, Créateur du bâton de 

vie, Maître de l'herbe où vit le bétail, Forme créée par Ptah, 

Bel enfant8  

Il ressort donc que les Égyptiens vouaient un profond respect au taureau, car cet animal 

incarnait des divinités majeures de leur panthéon. Mais si le taureau était honoré en Égypte 

ancienne, il n’avait pas forcément la même considération dans le monde gréco-romain, fût-il 

présent dans les récits mythologiques. Ce bovidé apparaît comme un animal étroitement lié à 

certaines divinités du panthéon gréco-romain. En effet, le mythe d’Europe qu’Ovide reprend à 

travers les Métamorphoses illustre ce fait :  

Le père et maître des dieux, celui dont la main est armée de 

la foudre, qui gouverne le monde par sa volonté, prend la 

forme d'un taureau et se mêle au troupeau.9 

 
8 Conrad J.R. ,1957, The horn and the sword : the story of the bull as symbol of power and fertility p.82-83. Nous 
avons traduit l’hymne en français.  
9 Ovide, Métamorphoses, II,849 : traduction légèrement modifiée. 
ille pater rectorque deum, cui dextra trisulcis 
ignibus armata est, qui nutu concutit orbem, 
 induitur faciem tauri mixtusque iuuencis 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

155 
 

 Zeus avait pris l’apparence d’un taureau blanc pour séduire la princesse de Tyr Europe. Si le 

taureau a été utilisé par Zeus comme une ruse ou un animal de séduction, il est assimilé à 

Bacchus (Dionysos) par les prêtresses de la cité d’Élis, du moins selon les paroles du 

dithyrambe d’Élis que nous livre Plutarque : 

 Viens, illustre Dionysos, dans ton temple sacré, 

accompagné de Grâces ; viens dans ton temple maritime 

avec un pied de bœuf. » Ensuite elles répètent deux fois : « 

Ô digne taureau ! »10 

 En effet, les prêtresses de la cité d’Élis l’invoquaient chaque année au printemps à entrer dans 

le temple sous sa forme taurine, car sa venue suscitait beaucoup d’espoir11 (E. des Places, 

1959 :344).  Et nous ne sommes pas sans savoir que le zodiaque du taureau,  situé entre le 21 

avril et le 20 mai, correspond  au printemps, temps de renaissance  et de  régénération de la 

nature.   

   En outre, la tauromachie constitue aussi un moment de rencontre entre l’homme et le taureau, 

où se dégage une dimension mythique et culturelle. Dompter le taureau devenait une étape 

qualifiante pour être reconnu comme un véritable héros par les siens. Héraclès, l’un des 

premiers héros à avoir accompli l’exploit de maîtriser le taureau crétois dans sa septième 

épreuve12, avait transmis cette tradition tauromachique à Thésée qui, après avoir capturé 

l’animal terrifiant, le sacrifia au dieu Apollon selon les termes de Plutarque :  

Thésée, pour exercer son courage et gagner en même temps 

l'affection du peuple, alla combattre le taureau de Marathon, qui 

nuisait beaucoup aux habitants de la Tétrapole. Il le dompta, le 

prit vivant, et, après l'avoir promené dans toute la ville, il le 

sacrifia à Apollon Delphinien.13  

 Le même Thésée affronta ensuite un monstre issu de la vengeance de Poséidon contre Minos : 

le minotaure. Pour J. Thomas (2011, p.15), le mythe de Thésée peut se lire sur une dimension 

 
10 Plutarque, Questions grecques,36 : Ἐλθεῖν, ἦρ´, ὦ Διόνυσε, ἅλιον ἐς ναὸν ἁγνὸν σὺν Χαρίτεσσιν ἐς ναὸν τῷ 
βοέῳ ποδὶ δύων. » εἶτα δὶς ἐπᾴδουσιν « Ἄξιε ταῦρε ». 
11 E. des Places propose une traduction de J. Marty du texte grec du dithyrambe d’Elis à Dionysos : « Entre ô 
divin Dionysos, dans le temple éléen, entre accompagné des Grâces, dans le temple. Bondis avec ton pied 
bovin, Noble taureau, noble taureau »  
12 Voir Diodore de Sicile, Bibliothèque historique, Livre IV,13 : Μετὰ δὲ ταῦτα λαβὼν ἆθλον τὸν ἐκ Κρήτης ταῦρον 
ἀγαγεῖν, οὗ Πασιφάην ἐρασθῆναί φασι, πλεύσας εἰς τὴν νῆσον, καὶ Μίνω τὸν βασιλέα συνεργὸν λαβών, ἤγαγεν 
αὐτὸν εἰς Πελοπόννησον, τὸ τηλικοῦτον πέλαγος ἐπ´ αὐτῷ ναυστοληθείς. Traduction : Après ce travail il 
entreprit d'amener de Crète le taureau qui fut, dit-on, aimé de Pasiphaé. Il arriva dans cette île, et, du 
consentement du roi Minos, il amena ce monstre dans le Péloponnèse, après avoir fait une longue traversée. 
13 Plutarque, Thésée, 14,1 : Ὁ δὲ Θησεὺς ἐνεργὸς εἶναι βουλόμενος, ἅμα δὲ καὶ δημαγωγῶν, ἐξῆλθεν ἐπὶ τὸν 
Μαραθώνιον ταῦρον, οὐκ ὀλίγα πράγματα τοῖς οἰκοῦσι τὴν Τετράπολιν παρέχοντα, καὶ χειρωσάμενος 
ἐπεδείξατο ζῶντα διὰ τοῦ ἄστεος ἐλάσας, εἶτα τῷ Ἀπόλλωνι τῷ Δελφινίῳ κατέθυσεν. 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

156 
 

psychanalytique et initiatique par son affrontement avec le minotaure. Pour l’auteur, la 

dimension psychanalytique « est soulignée par le fait que le Minotaure est un être hybride, mi-

homme, mi-taureau ; et par le fait qu’il est vaguement parent avec Thésée, par Poséidon 

interposé : Poséidon est le vrai père de Thésée, Égée n’est que son père putatif ; et le taureau 

blanc, père du Minotaure, au terme de son union avec Pasiphaé, appartient à Poséidon. Donc 

pour Thésée, tuer le Minotaure, c’est tuer la bête en lui, tuer sa part d’ombre ». Quant à la valeur 

initiatique du combat, elle est à mettre au crédit du danger qu’il a pu surmonter, fût-il aidé par 

Ariane. « En venant à bout de cette épreuve qualifiante, Thésée met en ordre l’espace du monde 

en même temps que son espace intérieur. Bientôt, il sera prêt pour fédérer les tribus qui 

donneront Athènes » (J. Thomas, 2011, p.16). En dehors de ces aspects mythiques, il est à croire 

que le taureau était un animal destiné au sacrifice pour honorer les divinités : Thésée avait 

sacrifié le taureau crétois à Apollon alors que Ménoitios sacrifia un taureau, un sanglier et bélier 

à l’honneur d’Héraclès.14 

 Chez les Romains aussi ce bovidé n’apparaît presque que dans et pour les sacrifices. D’ailleurs 

Pline l’Ancien précisait que pour apaiser les dieux, le taureau constituait l’une des victimes 

opimes préférées des divinités15 L’animal est souvent représenté pour symboliser la vie et la 

mort par le sacrifice comme le démontre le culte mithriaque qui avait gagné l’Empire romain 

au IIe ap.J-C, dans lequel les mithraïstes faisaient de la mort du taureau une source de vie, car 

le sang issu de cet animal permettait de régénérer le monde (J.Thomas, 2011, p.6).  

Alors qu’il apparaît déifié dans les traditions antiques, le taureau n’est ni une divinité, ni adoré 

comme telle dans la société diola en Basse-Casamance, mais il occupe une place importante. 

Lors du décès d’un adulte (homme ou femme), un ou plusieurs taureaux sont immolés d’abord 

pour célébrer les funérailles le jour de l’inhumation ensuite pour la commémoration du deuil 

(Kasinten ou katengen) au moins six mois après, sans quoi le défunt ne pourra parvenir au 

monde des ancêtres (O. Journet-Diallo, 1979, p.78). 

  Par le rituel du sacrifice, le taureau consacré, passe de la vie terrestre au monde divin ; il 

constitue dès lors un vecteur entre la vie et la mort. En effet, dans les rites funéraires chez les 

Diolas de la Basse-Casamance, le corps du défunt est couché sur une civière appelée 

« buying »16, à la tête de laquelle figurent plusieurs cornes de taureau. Elle est portée par quatre 

 
14 Diodore de Sicile, IV,39.  
15 Pline, l’Ancien, Histoires naturelles, VIII, 181-183 
16 Pour Nazaire Diatta, la civière Buying représente un « taureau furieux, excité, prêt à charger. » (Diatta, 
N,.1982 :65).  



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

157 
 

hommes qui se mettent à avancer, à reculer ou à tournoyer selon les réponses que le mort est 

censé apporter durant l’interrogatoire ou la conversation.17 Sous ce rapport, N.Diatta disait:  

Ne pas attacher des cornes au cercueil du défunt était 

inconcevable pour un Diola, car on suppose que le mort se 

réincarnera et donc si on ne désire pas cette réincarnation du 

défunt, sa civière reste dépourvue de cornes. (N. Diatta,1982, 

p.65) 

   Ensuite pour imiter le meuglement funèbre de cet animal, le Diola a conçu un tambour 

du nom de « Eyindum » : un instrument assimilé à un taureau dont les bâtons, servant à tendre 

la peau de ce tambour, sont appelés « usiin » :  les cornes. On retiendra enfin que le taureau et 

l’homme fusionnent pour devenir un seul être pendant le rite funéraire. La présence de l’animal 

est très forte : durant toute la journée, le tambour « eyiindum » résonne pour signifier le 

meuglement du taureau. Le soir on couche le défunt d’abord sur une peau de bovin puis sur la 

civière « buying » avant l’inhumation.  

Selon N. Diatta, le cercueil qui se manifeste l’après-midi et le tambour qui durant toute la 

journée du deuil résonne, ne sont qu’un seul et même être. Ils sont l’incarnation du mort dans 

un taureau. L’un en est le signe audible, l’autre le signe visible (Diatta.N., 1982 : 66). 

Il ressort donc de cette analyse que le taureau demeure un animal profondément culturel 

et cultuel. Si en Égypte ancienne, il est considéré comme l’incarnation des divinités solaire et 

lunaire, dans le monde gréco-romain, il devient l’animal du sacrifice en l’honneur des dieux. 

Cet aspect cultuel est une constante en Afrique notamment chez les Diolas de la Basse-

Casamance où la destination finale de ce bovidé est le sacrifice quoiqu’il puisse symboliser la 

vie et la mort dans les circonstances funèbres.  

2.  Le taureau dans les sociétés antiques et les sociétés traditionnelles africaines : un 

animal politique, social et culturel 

    L’image du taureau est très souvent associée au pouvoir politique et religieux puisque depuis 

l’Antiquité, il était très difficile de dissocier le religieux du politique, car les deux pouvoirs 

étaient complémentaires. En Égypte ancienne, le pouvoir du Pharaon reposait sur un certain 

nombre de symboles parmi lesquels figurait une queue de taureau. Selon G. Jéquier, c’est bel 

et bien une queue de taureau et non celle d’une vache que les pharaons laissaient pendre derrière 

 
17 Les mouvements de la civière « buying » ont un sens bien précis selon les réponses que le défunt apporte. Si 
la réponse est positive, les porteurs foncent en avant, si elle est négative, ils reculent. Quand le défunt ne 
comprend pas la question, il apporte une réponse sibylline en tournoyant autour de lui-même.  



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

158 
 

leur dos, car « les caractères du taureau seuls peuvent s’appliquer au roi. » (G.Jéquier, 1918, p. 

167). Ainsi, par la queue du taureau, le roi tirait-il sa force de cet animal ; cet aspect mystique 

est analysé par T. Wilkinson en ces termes : « : the innate power of the bull – virility and 

strength – was conveyed by means of bull’s tail, worn by the king suspended from the back of 

his kilt » (T. Wilkinson, 2001, p. 191). 

En effet, l’image de ce bovidé est très liée au pouvoir royal si on se réfère à la description 

de la palette de Narmer que nous pouvons voir ci-dessous avec une forte présence bovine au 

recto et verso de celle-ci. 

 

Recto de la palette de Narmer. Le roi est debout prêt à frapper l’ennemi. On peut apercevoir la 

queue de taureau pendre le long de sa tunique à partir du dos.  

Source: https://www.nationalgeographic.fr/histoire/qui-etait-le-premier-

pharaon-degypte   

De plus dans certaines titulatures royales de l’Égypte ancienne le taureau est associé à 

la royauté. Un texte faisant l’apologie de la reine Hatchepsout disait : « Je suis un taureau 

sauvage aux cornes pointues qui vient du ciel après avoir vu sa disposition » (J.L. Podvin,2012, 

p. 134).  Ainsi, le bovidé symbolisant la puissance, la virilité et la royauté dans l'Égypte antique, 

apportait à la reine Hatchepsout un supplément de légitimité à imposer son autorité royale, parce 

que l’animal était supposé être d’origine divine. De même, le pharaon Ramses II avait hérité le 

surnom du dieu Horus : « taureau puissant aimé de mâat » comme nous pouvons le lire sur une 

stèle de Kouban : « Le taureau puissant contre Kouch la ville, assommant les rebelles aussi loin 

que le pays des noirs. Ses sabots ébranlent les troglodytes, et ses cornes… » (J.L. Podvin, 2012 : 

134)   

https://www.nationalgeographic.fr/histoire/qui-etait-le-premier-pharaon-degypte
https://www.nationalgeographic.fr/histoire/qui-etait-le-premier-pharaon-degypte


A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

159 
 

Dans le monde africain traditionnel, la queue du taureau pouvait être associée aussi au 

pouvoir. Par analogie, les prêtres et prêtresses diolas incarnant un pouvoir religieux et social 

tiennent très souvent une queue de taureau ou de vache, insigne de leur majesté. En guise 

d’exemple les responsables de bois sacré, souvent habillés en rouge, sont munis d’une queue 

de taureau qui symbolise leur pouvoir mystico-religieux.  

 

   Photo de prêtres diolas responsables du bois sacré (Bukut) 

 

 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

160 
 

Photo de la prêtresse Oumoye ébé, reine du village de kagnao nouvellement intronisée.  

 Si la queue du taureau fait partie des insignes du pouvoir royal ou mystique, le nom de l’animal 

lui-même apparaît dans les titres des rois. En observant les titulatures royales de certains 

monarques diolas de la Basse-Casamance, on remarque que le taureau, souvent associé à leur 

pouvoir, évoque la richesse. En effet, on évaluait souvent la fortune d’un individu non 

seulement par l’étendue de ses rizières et de son grenier de riz,18 mais aussi par celle  de son 

troupeau de bœufs. C’est pourquoi, dans la royauté d’Oussouye, les noms donnés aux rois 

évoquent toujours la richesse en bœufs et au-delà, la puissance et la sérénité, car le roi ne doit 

connaître ni le travail, ni le besoin.  Voici un tableau illustratif de quelques noms de rois.  

Titre  Titres Signification traduction 

Roi 

d’Oussouye 

Sihangébil Si bé si hang 

é bil  

Les bœufs 

en 

viennent 

davantage 

Roi de 

Mlomp 

Sibilé 

Sambou 

Si bé  si bilé Les bœufs 

sont 

arrivés 

 
18  Cf. Jordi Tomas, 2007, « Commerce, religions et relation inter-ethniques dans un royaume joola. Une approche 
éthno-historique ». p. 119. In : Mande Studies Indiana University press, volume 9.  « En fait, l’importance des 
rizières a été relevée par tous les chercheurs du monde joola.8 Comme l’a signalé Pélissier – et comme 
aujourd’hui même le signalent quelques joolas– “riziculteur et paysan joolas sont deux termes synonymes.” Chez 
les joolas, le riz constituait, et constitue encore, pour nombreux d’entre eux, la base de l’alimentation: “manger 
c’est manger du riz”. Être riche signifiait, et signifie encore, disposer de rizières et de greniers de riz abondants 
qui sont sources de prestige et d’aisance, de tous biens matériels et spirituels. La valeur symbolique du riz 
apparaît remarquablement dans plusieurs domaines de la société joola: il est déposé à côté du mort que l’on 
enterre; il est utilisé dans plusieurs rituels devant les autels traditionnels ou uciin (comme le kassyla, pour la 
pluie); etc. (Thomas 1959; Pélissier 1966; Trincaz 1981). 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

161 
 

Roi 

d’Essaout 

Silondébil 

sambou 

Si bé si long 

d’ébil 

Les bœufs 

arrivent 

encore 

(durée) 

 

L’association du taureau au pouvoir est une preuve du respect et de l’admiration dont il 

fait l’objet. Cette symbolique de la puissance et de la force qu’il incarne trouve son écho dans 

la célébration de la victoire par l’homme.  

En effet, étant associée au pouvoir politique, religieux ou mystique, l’image du taureau 

va jusqu’à être utilisée comme la preuve d’une victoire ou d’une domination. Ainsi 

l’épigraphie et la numismatique peuvent nous renseigner sur la symbolique de la victoire par 

la présence du taureau cornupète19 sur certains supports.  Au recto de la palette de Narmer, sur 

le quatrième registre, figure un taureau, (représentant le Pharaon Narmer), terrassant un 

ennemi et chargeant les fortifications d’une ville. Cette gravure symboliserait la victoire de 

Narmer par l’unification de la Haute et de la Basse-Égypte.  

 

Verso de la palette de Narmer avec deux têtes de bovins aux 

extrémités. Présence du taureau cornupète au quatrième registre de 

la palette symbolisant sans doute la victoire de Narmer sur 

l’ennemi.  

 
19 Cornupète, du latin : Cornu= corne; peto,is,ere: frapper: traduction littérale: frapper de sa corne ; Charger 
avec ses cornes. 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

162 
 

Source :  https://www.nationalgeographic.fr/histoire/qui-etait-
le-premier-pharaon-degypte  

Ensuite, les monnaies romaines ci-dessous à l’effigie du taureau fournissent également 

beaucoup d’informations historiques. La guerre sociale avait vu les communautés italiques 

s’unir contre L’Urbs afin d’exiger la citoyenneté romaine. Alors pour symboliser leur résistance 

et leur victoire, elles frappèrent une monnaie montrant un taureau écrasant une louve. Cette 

image symbolise la victoire du Taureau italique sur la louve romaine et donc des alliés (socii) 

sur Rome.  

 

20 

 

https://www.researchgate.net/publication/301653256_Le_concept_d%27Italie_des_premiers_colons_grecs_a_la

_reorganisation_augusteenne  

 

En outre, au règne d’Auguste, une monnaie à l’effigie de l’empereur frappée vers l’an 

12 av. J-C, révèle un lien entre l’empereur Auguste et le taureau. ( L. Charrier, 1912, p.  96). 

La présence de cet animal au recto du denier21,  symboliserait la puissance et « le pouvoir 

dominateur de Rome, spécialement en Gaule ».22  

 
20 Cette pièce de monnaie a été produite en souvenir de la guerre sociale (de 91 à 88 av. J.C) opposant les 
peuples alliés de la péninsule italienne à Rome. (S. Balbi de Caro, La moneta a Roma e in Italia, 1, Roma e la 
moneta, Milan, Amilcare Pizzi, 1993, p. 88, fig. 50) Michel Humm, 2010. 
21 Selon A. Blanchet, Lugdunum (Lyon) – lieu où se trouvait l’atelier de la monnaie d’Auguste – avait d’abord reçu 
le nom de Copia par son fondateur L. Munatius Plancus. Or Copia était aussi le nom de la colonie romaine qui 
avait son emplacement dans la cité de Thurium, la ville d’origine des parents de l’empereur Auguste. 
22 Cette monnaie à l’insigne du Taureau cornupète symboliserait la victoire des Romains sur les Rhaeti  
préfigurant la soumission de la Germanie pendant le principat d’Auguste.   

https://www.nationalgeographic.fr/histoire/qui-etait-le-premier-pharaon-degypte
https://www.nationalgeographic.fr/histoire/qui-etait-le-premier-pharaon-degypte
https://www.researchgate.net/publication/301653256_Le_concept_d%27Italie_des_premiers_colons_grecs_a_la_reorganisation_augusteenne
https://www.researchgate.net/publication/301653256_Le_concept_d%27Italie_des_premiers_colons_grecs_a_la_reorganisation_augusteenne


A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

163 
 

De plus, en faisant un rapprochement entre le surnom Thurinus attribué à Auguste et la 

ville de Thurium (grecque d’origine) d’où étaient frappées de nombreuses monnaies avec 

l’insigne du Taureau cornupète, l’historien A. Blanchet (1919, p.142) concluait que le type 

monétaire avec l’insigne du taureau convenait à l’empereur Auguste pour deux raisons : 

d’abord parce qu’il rappelait la cité antique de Thurium, ensuite parce qu’il avait une 

signification astrologique comparable au capricorne puisque l’empereur lui-même serait né 

sous le signe zodiacal du Capricorne. (Suétone, La vie d’Auguste, 94)23 , Et selon l’astrologie 

antique, on trouverait le domicile de Vénus – déesse protectrice de la gens Julia, de laquelle est 

issu l’empereur –  dans le signe zodiacal du taureau. 

 

Fig.4 : denier frappé sous Auguste à Lugdunum (Lyon) entre 15 et 13 

av. J.C. Au verso apparaît le taureau cornupète symbolisant la victoire 

des Romains sur les Rhaeti. 

 

 Par ailleurs, c’est surtout dans le domaine sportif que le taureau est associé à la symbolique de 

la victoire dans certaines sociétés africaines.  Chez les Séreers du Sine, on attribue le sobriquet 

de « ngooné » (le taureau) au lutteur champion comme chez les Diolas, où le bon lutteur est 

parfois assimilé au taureau (Humunë) par ses qualités athlétiques et son courage. Et c’est dans 

cette discipline sportive qu’un taureau peut constituer le trophée à emporter par le vainqueur 

d’un tournoi de lutte. Sous ce rapport, A.R. Ndiaye (2018, p.44) soutient :  

Parmi les divers trophées à emporter par le champion, le taureau 

revêt une importance marquante, comme il l’a été pour les joutes 

de chants-poèmes qui s’organisaient dans les villages du littoral 

 
23 Suétone, Vie d’Auguste, 94 : Tantam mox fiduciam fati Augustus habuit, ut thema suum uulgauerit 
nummumque argenteum nota sideris Capricorni, quo natus est, percusserit. 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

164 
 

atlantique. Il est un indicateur de la place de choix accordée à la 

lutte et à la poésie par la société sérère.  

    De plus, dans l’île de Niomoune, la fonction pastorale était réservée aux garçons (7-13 ans) 

n’ayant pas encore la force des bras pour le maniement du « kadjendu »24 aux champs. Ces 

moments pastoraux étaient aussi des séjours de formation virile et sportive dans la forêt où les 

jeunes s’adonnaient à des séances de lutte et de boxe. Mais l’élément marquant, c’est 

l’identification de l’homme au taureau dans sa manière de combattre. En effet, les combats de 

taureaux précédaient ceux des jeunes hommes qui imitent quasiment les techniques d’attaque 

de l’animal, en combattant à genoux ou avec les quatre appuis au sol. C’est pourquoi certains 

refrains composés pour les meilleurs lutteurs font allusion à la force ou à l’attitude du taureau :  

 Vous avez le cou d’un taureau Oh, vous, Sidiebabasen ! que 

pensez-vous de votre force ? Moi qui ai la force du taureau, il ne 

me reste plus qu’à dire aux chétifs de se méfier de moi. (J. Girard, 

1969, p. 329) 

Par ailleurs, l’expression de la personnalité passe très souvent par l’usage de sobriquets 

relatifs parfois à des noms d’animaux. En effet le sobriquet est une phrase souvent elliptique de 

forme exclamative ou descriptive afin de ressortir tantôt les qualités morales ou physiques d’un 

individu tantôt ses défauts. Il peut être lié à un fait historique dont il assure le souvenir (L.V. 

Thomas, 1959, p.179). Les sobriquets faisant allusion au taureau ou au bœuf symbolisent 

l’honneur, la force ou la puissance, la beauté, la virilité et la richesse de ceux qui les portent. 

En guise d’exemple le prénom « Kulamuso » évoque la richesse en bœufs ; il s’agit d’un 

homme qui avait immolé cent-vingt bœufs à l’enterrement de son père et malgré cela il lui en 

est resté encore beaucoup. (L.V. Thomas, 1969, p.186) 25  

 L’homme chercherait-il à ressembler au taureau ou voue-t-il une profonde admiration pour la 

bête ? Tout laisse à le croire.  Chez les groupes peuls du Niger et du Mali, le Guérowol est une 

fête nuptiale qui a lieu à la fin de la saison des pluies. C’est une compétition durant laquelle, du 

matin au soir, les hommes dansent et arborent leurs parures et leur maquillage devant les anciens 

et les femmes de la tribu, qui éliront le meilleur danseur. Á propos de cette fête, A.E Ouédraogo 

(2022, p.289) fait cette remarque :  

 
24 C’est l’instrument traditionnel des Diolas utilisé pour la culture du riz en Basse-Casamance.  
25  Voir L.V. Thomas, (1969, p.181) : « Sibak usin » ( ô toi dont les bœufs ont de si longues cornes.) « Ameng 
usiin » : (ô toi qui as de nombreuses bêtes à cornes.) E jul é bē : patte de taureau, de bœuf ou vache : se dit 
d’une personne qui a la force dans ses jambes, Ce sont des surnoms qui se rapportent à la situation sociale : la 
richesses, l’honneur suprême pour le Diola.  



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

165 
 

 On dit à la jeune électrice « Va choisir le taureau » car le danseur 

élu est appelé « taureau-étalon » (…) On compare l’élu à un 

taureau car c’est une image. Quand parmi les vaches, un taureau 

se fait remarquer par sa beauté, on dit « voilà un taureau ! » C’est 

la même chose parmi les hommes. Si c’est le plus beau qu’on a 

choisi, on dit que c’est un taureau. Cette appellation montre 

combien la beauté de l’homme et celle du taureau sont 

associées.26 

Pour finir, il convient de noter que l’image du taureau est indissociable de la vie de l’homme 

qui voit en lui divers symboles : le pouvoir, la victoire, la force, la richesse, et la beauté… Par 

son association avec cet animal fascinant, les hommes cherchent à rendre légitime leur pouvoir, 

à célébrer leur victoire, à prouver leur force et leur richesse, à exhiber la beauté de leurs corps.  

Conclusion 

En guise de conclusion, nous pouvons retenir qu’il y a des convergences dans la 

perception que le monde antique et les sociétés traditionnelles ont du taureau. En effet, dans 

presque toutes les sociétés et toutes les époques, ce bovidé revêt la symbolique du pouvoir, la 

richesse, la force la victoire, l’honneur, la renaissance la vie et la mort. Si dans l’Antiquité il 

apparaissait presque comme une divinité ou l’animal des dieux et du pouvoir, il devient un 

compagnon dans les sociétés traditionnelles africaines par la valeur sociale et culturelle qui lui 

été attribuée. Quand l’homme s’identifie à cet animal et cherche même à fusionner avec celui-

ci, c’est parce que ses qualités physiques ont réel impact psychologique sur sa personne quoique 

cette tendance commence à disparaître avec la présence des religions dites révélées et les effets 

de la modernité.  

 

Bibliographie 

Sources.  

1. Diodore de Sicile,1851, Bibliothèque historique,IV, traduction de l’Abbé 

TERRASSON Paris, Adolphe Delahays, Libraire. 

 
26  Ouédraogo A.E, « Du bon berger au bon mouton » : la figure du leader chez les Peuls. L’auteur cite Mahalia 
Lasbille dans « L’homme et la vache » p. 256. » 
 
 
 
 
 
 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

166 
 

2. Eusèbe de Césarée, 1846, Préparation évangélique, texte traduit par Séguier de Saint-

Brisson, Paris, Gaume Frères, Libraires. 

3. Hérodote,1939, Histoires III, Texte établi et traduit par : Philippe-Ernest Legrand, Paris, 

Les Belles-Lettres. 

4. Macrobe, 1997, Les Saturnales, Livres I-III, texte établi et traduit par Charles 

GUITTARD, Paris, Les Belles-Lettres.  

5. Ovide, 1925, Les Métamorphoses, Tome I, Livre I-V, texte traduit et établi par Georges 

LAFAYE, Paris, Les Belles-Lettres. 

6. Ovide, 1928, Les Métamorphoses, Tome 2, Livre VI-X, texte traduit et établi par 

Georges LAFAYE, Paris, Les Belles-Lettres. 

7. Pline l’Ancien, 1952, Histoire naturelle, traduit par Alfred ERNOUT, Paris, Les Belles-

Lettres. 

8. Plutarque, 1988, Œuvres morales. Tome V, 2e partie, Traité 23 : Isis et Osiris, Texte 

établi et traduit par Christian Froidefond, Paris, Les Belles-Lettres.  

9. Plutarque, 2002, Œuvres morales. Tome IV, 2e partie, Traité 17 : Isis et Osiris, Texte 

établi et traduit par Jacques BOULOGNE, Paris, Les Belles-Lettres.  

10. Suétone, 1981, La vie des douze Césars, Tome 1 : César- Auguste, Texte établi et traduit 

par AILLOUD Henri, Paris, CUF. 

 

Travaux modernes 

 

11. BLANCHET Adrien. 1919, « Thurinus, surnom de l'empereur Auguste. » In: Comptes 

rendus des séances de l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, 63ᵉ année, N.2, pp. 

134-142. 

12. CHARRIER Louis, 1912, Description des monnaies de la Numidie et de la Maurétanie 

et leur prix basé sur le degré de rareté, Bône, Alexandre Carle, Place GARAMAN. 

13. CONRAD J.R. ,1957, The horn and the sword : the story of the bull as symbol of power 

and fertility , New York, Ist Ed. 

14. DATTA Nazaire, 1982, Anthropologie et herméneutique des rites Joola (funérailles, 

initiations), Thèse pour le doctorat de 3e cycle à l’Ecole des Hautes Etudes en Sciences 

Sociales, Paris. 

15. GIRARD Jean, 1969, Genèse du pouvoir charismatique en Basse-Casamance, Dakar, 

IFAN. 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

167 
 

16. JOURNET-DIALLO Odile, 1979, « questions à propos d’un sacrifice chez les Diola 

de Basse-Casamance in : systèmes de pensée en Afrique noire, p. 77-94.  

17. NDIAYE, Alphonse Raphaël, 2018, « La lutte chez les Sérères : une trajectoire de la 

construction de soi, dans CORPS, N°16, pp. 27-48. 

18. OUEDRAOGO Abdoul Echraf, 2022, Du bon berger au bon mouton : la figure du 

leader chez les Peuls. Science et Esprit, 74 (2-3), pp. 285-297.   

19. PODVIN, J.L., 2012, « images du roi en Egypte pharaonique » in : La puissance royale, 

image et pouvoir, de l’Antiquité au Moyen-Âge. L’auteur cite C. Desroches-Noblecourt 

dans Ramses II, la véritable histoire, Paris. 

20. THOMAS Louis Vincent, 1979, Les Diola. Essai d’analyse fonctionnelle sur une 

population de Basse-Casamance, Dakar, IFAN. 

21. . TOMAS Jordi, 2007, « Commerce, religions et relation inter-ethniques dans un 

royaume joola. Une approche éthno-historique ». p. 119. In : Mande Studies Indiana 

University press, volume 9. 

22. Valbelle Dominique, 1992, « Les métamorphoses d'une hypostase divine en Égypte ». 

In: Revue de l'histoire des religions, tome 209, n°1, pp. 3-21. 

23. WILKINSON Toby, 1999, Early dynastic Egypt, London & New York, Routledge.  

 

 

 

 


