Acta Sunn-Xalaat Supplementum
Faculté des Lettres et Sciences Humaines
Université Cheikh Anta Diop de Dakar

Acta SUNU XALAAT Supplementum

N° 3, Décembre 2025, PP. 252-266.

Nietzsche, les nouveaux philosophes et les

problemes de communication de la philosophie

Auteur : Dr Ndéné MBODJI,
Université Cheikh Anta Diop de Dakar

ISSN : 2772-2104 — ACTA N° 3, Décembre 2025 — Acta Sunu-Xalaat Supplementum — Faculté des Lettres et Sciences
Humalnes Umverslte Cheikh Anta Diop de Dakar

supplements/ — ACI'ANmaro3/Ibcmtre 2025


https://afrosciences-antiquity.com/revue-africaine-des-sciences-de-lantiquite-sunu-xalaat/sunu-xalaat-supplements/
https://afrosciences-antiquity.com/revue-africaine-des-sciences-de-lantiquite-sunu-xalaat/sunu-xalaat-supplements/

ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3

Résumé : Des nouveaux philosophes, de grands débats ont eu lieu. F. Nietzsche (2000, p. 116) et J. Derrida (1999,
p. 60) ont permis de suivre ce duel d’idées. En souvenir de la philosophie officielle, les nouveaux philosophes ne
se sont pas exprimés comme des héritiers authentiques. 1ls ont rompu avec la rigueur qui caractérisait 1’originalité
de la philosophie. Comme s’ils étaient de filiations absurdes, au milieu d’une ivresse communicationnelle générale,
ils ont contresigné contre toute tendance rationaliste et dogmatique. Lorsque I’air pur et le silence étaient
indispensables, par exemple, a la lucidité d’esprit et au vol des idées du philosophe ancien, le nouveau philosophe,
lui, n’est perturbé ni par le bruit ni par les foules. Il ne manifeste aucune exigence de la rage de la raison. D’ailleurs,
il pense que c’est grace a la révolution dans les communications qu’il prouvera la profondeur de sa philosophie et

fabriquera son succes.

Abstract : Of the new philosophers, great debates took place. F. Nietzsche (2000, p. 116) and J. Derrida (1999, p.
60) allowed following this duel of ideas. In memory of official philosophy, the new philosophers did not express
themselves as authentic heirs. They broke with the rigor that characterized the originality of philosophy. As if they
came from absurd lineages, amid a general communicational intoxication, they signed off against any rationalist
and dogmatic tendencies. When fresh air and silence were essential, for example, to the clarity of mind and the
flight of ideas of the ancient philosopher, the new philosopher, on the other hand, is disturbed by neither noise nor
crowds. He shows no demand for the rage of reason. Moreover, he believes that it is thanks to the revolution in

communications that he will prove the depth of his philosophy and achieve his success.
Mots-clés : agitateurs, communication technique, grenouilles pensantes, nouveaux philosophes, rhétorique.

Keywords : agitators, technical communication, thinking frogs, new philosophers, rhetoric.

253



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3

Introduction

De nombreux paragraphes de F. Nietzsche (2004, p. 306-343 ; 1982, p. 196 ; 2000, p. 49-116)
ont semblé anticiper le débat sur ce qui sera considéré plus tard comme un probléeme de
communication créé par de nouveaux philosophes. Ces derniers sont présentés sous plusieurs
visages. Parfois, ils sont annonceés gaiement. Souvent, ils sont critiqués sevérement. En les
annoncant, « ces nouveaux philosophes », « appelés des tentateurs », sans visage réel, font
partie des plus puissants accélérateurs de la vie, des penseurs politiques idéalisés qui devaient
éviter, méme et paradoxalement, les prises de parole en public. En les critiquant, ce sont des
discours et des comportements, d’apparences philosophiques, que F. Nietzsche accuse et
condamne fermement. Ici, c’est ce deuxiéme sens qui intéresse. Apres la « nuée de mauvais
philosophes », aprés les « pauvres philosophes apparents », il y a eu un grand tollé au sujet de
la communication médiatique des nouveaux philosophes. Contre eux, et avec beaucoup de
sorties méprisantes, G. Deleuze (2010, p. 127) a répété qu’ils ont la « pensée nulle ». Etant
persuadé qu’un probléme avec de nouveaux philosophes allait se poser, F. Nietzsche (2000)
avait déja donné sa position. Il était sir qu’un jour de « prétendus philosophes » refuseront
d’étre « en contradiction avec leur temps », seront fondus dans « I’idéal de 1’aujourd’hui »,
n’accepteront jamais de paraitre ni comme des bouffons déplaisants ni comme des points
d’interrogation dangereux, ne voudront jamais étre la mauvaise conscience de leur temps. Dans
ce déni, et dans un contexte mondial de communication technique ou électronique, J. Ellul
(1988, p. 66-180) renseigne qu’avec ces nouveaux philosophes des medias le discours sur la
rationalité philosophique n’est plus tout a fait le méme. Ils ont cessé « de considérer une
abstraction, et de philosopher ». lls se passionnent pour telle ou telle technique de
communication ou de théatralisation. Ils se manifestent avec de nouveaux moyens de
communication et d’émotions, de nouveaux soucis, de nouveaux caractéres, de nouvelles
expressions. A 1’aide des nouveaux outils de communication, la philosophie qu’ils prétendent
communiquer ne valorise que de I’hybris. Ces pratiques n’ont jamais été du golt de F.
Nietzsche. Notre premiére impression voit qu’incontestablement, depuis qu’il y a des
philosophes, il y a une véritable animosité, une rancune philosophique a I’égard de la sensualité.
Notre seconde appreéciation pose ces questions : qui sont vraiment ces nouveaux philosophes ?
Comment communiquent-ils ? Rompent-ils avec les principes de la tradition philosophique ?
Quelle est la réplique qui leur est servie? Faut-il se passer d’eux ? Que fait-on de
I’indépendance de la philosophie officielle dont parlait Condillac (1910, p. 97) ? Deux parties,

254



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
des dires de chaque partie, permettent d’apprécier cette dispute de philosophes. Nous verrons

un accaparement excessif de I’explosion de la communication, un nouveau penchant rhétorique,
une philosophie embrumée de nouveau, d’aprés V. Delecroix (2020, p. 262), une

communication de la philosophie qui n’a jamais cessé de lutter contre ses propres démons.
1. Communication des nouveaux philosophes contre la philosophie

La question du nouveau a toujours rattrapé la philosophie. La philosophie elle-méme est née
d’un désir pour le nouveau. Elle s’est communiquée difficilement au monde comme une
nouvelle pensée. Les problémes qu’elle a rencontrés sont liés aux nouveaux appels qu’elle n’a
pas cessé d’émettre. Ce nouveau se confond avec elle lorsque des questions liées au devenir, a
la transfiguration, a la mode, sont toujours abordées. Ces questions n’ont jamais épargné ni le
sens de la philosophie ni I’avenir de cette discipline. C’est grace a elles qu’il est su que 1a vie
des philosophes a été sans repos. Par exemple, des philosophes sont morts, mais de nouveaux
philosophes sont toujours annoncés. Pour P. Hadot (1996), il n’y a plus a ne faire connaitre que
des philosophes comme Platon, Aristote, Epicure, Plotin, Descartes, Malebranche, Spinoza,
Leibniz, Kant, Hegel, Fichte, Schelling, Bergson et quelques contemporains. L’histoire de la
philosophie ne se confond plus avec I’histoire de ces philosophies. 1l y a de la place maintenant

pour étudier d’autres comportements et d’autres vies de philosophes.

Ce changement n’est pas uniquement lié a la peccabilité humaine. Forcément, le nouveau separe
ou distingue les départs et les arrivées ; aussi, les conditions de vie, les contextes, les origines,
les convictions, les moyens, étant différents, apparaitront d’autres communications et d’autres
glissements. Condillac (1910, p. 69), dont la philosophie répondait bien a son temps, par son
apparence scientifique, permet de confirmer que la philosophie est «si accoutumée a se
passionner pour des nouveautés ». Ces nouveautes, F. Nietzsche (2004, p. 335) les prévoyait. Il
informait que le « millénaire qui va venir verra naitre quelques nouvelles inventions ». « Il 'y
aura pour tout le monde une langue nouvelle, qui servira d’abord de moyen de communication
au commerce, ensuite aux relations intellectuelles », prévenait-il. Aprés Condillac (1910) et F.
Nietzsche (2004, p. 585), attestons que des inventions nouvelles ont rendu davantage le monde
cosmopolite. Aussi, elles ont dévisagé la philosophie officielle. Le cosmopolitisme se manifeste
a travers de nombreux nouveaux noms qui incarnent le nouveau visage de la philosophie. Parmi
ces nouveaux porte-parole, citons quelques, grace a G. Deleuze (2003). Ils ont pour nom :

Antonio Negri, Bernard-Henri Levy, Bernard Stiegler, Dominique Janicaud, Francois Aubral,

255



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
Gilbert Hottois, Jacques Neirynck, Michel Serres, Pekka Himanen, Xavier Delcourt. Parmi eux,

certains ne doivent leur notoriété qu’a I’instrumentalisation des inventions technologiques
comme le photocopieur, I’enregistreur, la cassette, I’audio, la vidéo, la cameéra, la télévision, le
moteur de recherche, le logiciel, le smartphone, I’intelligence artificielle. U. Eco (2014, p. 186 ;
2017, p. 52), impressionné, avance que les « communications ont été révolutionnées » et qu’on

est entré « dans une civilisation de masse dominée par la communication électronique ».

Cette technologie a communiqué contre toute une histoire racontée sur les philosophes. Elle
aurait servi a Hegel, qui avait trop dit sur I’ Afrique, sans la connaitre vraiment ; a F. Nietzsche,
qui cherchait un éditeur en vain. Cette technologie aurait pu faire le bonheur de toute la tradition
philosophique orale. Aujourd’hui, elle a provoqué un nouvel environnement philosophique. P.
Eon (2017, p. 117) informe que « I’évolution matérielle des supports de communication modifie
la fagon de communiquer ». Toute une histoire philosophique s’est subitement retrouvée piégée
par cette haute technologie. La philosophie prend un coup de vieux. S’impose la question sur
I’avenir de la philosophie sous cette ére numérique. L impact sur la philosophie est immédiat.
Toute une tradition philosophique devient aphone. Par exemple, ne répondent plus : I’agora, la
communication pédagogique et mythique de Platon (1950, p. 1105), les grandes écoles de
pensée, les pratiques péripatéticiennes d’Aristote, les cours oraux ou magistraux, 1’assistanat
des maitres formateurs, la dialectique hégélienne commentée par J. D’Hondt (1984), les
dialogues socratiques, la « formation du génie philosophique » de F. Nietzsche (2004, p. 343).
Il n’y a pas qu’une dynamique de la communication philosophique qui est mise sous assistance
ou influence technologique. Comme si la philosophie était si accoutumée a se passionner pour
des nouveautés, les philosophes se mettent a la télévision et a 1’électronique. D’eux, la grande
majorité veut étre a la mode, réve d’étre aimée des médias, de devenir un sujet ou un objet
privilégié pour vendre. Elle semble renoncer au sens. La veérité s’est engloutie dans 1’espace de
I’image et de la représentation, un lieu du théatre ou il n’est pas courant ni de chercher la vérité
ni de la communiquer. Ce glissement signifierait que la philosophie n’est pas close. Elle entre
dans une nouvelle époque pour se rejouer tout entiere. Doit-on croire a F. Zouabichvili (1994,
p. 7) qui soutient que « la philosophie a toujours compris et admis cette corrélation de la pensée
et de la nécessité », et que le sort de la pensée se joue dans son rapport a I’extérieur ? Est-ce a
dire que le passé de la philosophie n’est pas la référence absolue ? En tout cas, et présentement,
P. Eon (2017, p. 105) déclare que « les philosophes font de la philosophie comme on fait de la

philosophie ». Si ce nouveau philosophe s’identifierait @ « on », on pourrait alors avouer qu’il

256



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
y aurait 1a un nouvel anticonformisme sorti du genre de philosophie pour mettre la philosophie

hors d’elle-méme. Devant ce passage, G. Deleuze (2003, p. 130) ne communique pas le
contraire. Pour lui, et de nos jours, il se communique un « nouveau type de pensée, la pensée-
interview, la pensée-entretien, la pensée-minute ». Nul doute, d’aprés A. Renaut (1993, p. 134),
que les nouveaux philosophes ont épuisé les philosophes. lls se sont fait des idées trop
personnelles. 1ls ont entrepris leurs propres perspectives philosophiques. A ’dge technique des
affects, « le discours sur la rationalité n’est plus tout & fait le méme », renseigne J. Ellul (1988,
p. 180). On a cessé de considérer une abstraction et de philosopher. Grace a 1’audience qu’offre
la communication technologique, de nombreux orateurs se réclament de la philosophie, disent
étre philosophes, brandissent leur philosophie. Parlant de cette nouvelle tendance ou de ce
ralliement philosophique, G. Deleuze (2003, p. 128) accuse Jean Cau, Philippe Sollers, Fabre-
Luce et André Robinet. Mais F. Zourabichvili (1994, p. 26) I’accuse d’étre dans des discours
imbéciles. C. Pépin (2008, p. 123) dit qu’il y a eu un nouveau engouement, une profonde
théatralisation de la communication de la philosophie. Doit-on refuser cela aux nouveaux
philosophes ? Est-ce que le modele socratique des dialogues ne s’est pas inspiré des
représentations de Sophocle ou d’Euripide ? Socrate, quand méme, a réussi a préserver tout le
sens de la communication du savoir. Mais, et sous l’influence technique, les nouveaux
philosophes ont exageré. Oubliant que la philosophie avait sa propre origine, ils ont dynamité
la communication d’une philosophie qui s’était éloignée, pour F. Nietzsche (2000, p. 47), de
tout labyrinthe de désirs. De nombreux discours, de nombreuses contradictions et de
nombreuses productions se communiquent quotidiennement. Ayant flairé cette passion du
journalisme ou de 1’esprit du jour, condamnée par F. Nietzsche (2004, p. 308), G. Deleuze
(2003, p. 127) parle de « la promotion massive de nombreux ouvrages polémiques, sous le label
de nouvelle philosophie ». La pensée étant exposée au temps, et le temps de G. Deleuze révélant
des techniques de communication, F. Zouabichvili (1994, p. 67) permet de voir une philosophie
spéciale se ruer sur les articles de presse, les interviews, les collogues, les émissions a la radio,
les livres, les échanges numérisés sur le réseau social, les hashtags. L’enjeu avec ces livres,
c’est, selon G. Deleuze (2003, p. 129), qu’on « en fasse parler plus que le livre lui-méme ne
parle ». Ayant entrevu ces « perspectives de grenouille », racontées par F. Nietzsche (2004, p.
49), N. Baillargeon (2010, p. 13) souligne que ces types de livre, pour plaire ou manipuler, ne
sont pas élitistes. 1ls ne sont pas de nature herméneutique ou critique. Telle une volonté
d’exhiber une philosophie populaire ou telle une idée fixe de mettre toute science et toute

philosophie a la portée du vulgaire, ces genres de livres sont communs, « pour le grand public »,
257



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
facilement accessibles et compréhensibles. Ce besoin de popularité communique, pour B.-H.

Lévy (2010, p. 27), une bonne « philosophie, apaisée, pacifiée », créant une profonde unité et
permettant a tout le monde d’étre en « contact avec toutle monde ». Ce qui n’est rien
d’autre qu’une « démocratie de la pensée ». VVoila pourquoi ces publications sont comme des
objets esthétiques de valeur pour leurs auteurs. Ayant souvent peu écrit, et négligeant toute une
tradition de communication philosophique marquée par le pur esprit, ils les emportent partout
pour qu’on voie qu’ils en ont. Ils sont persuadés que le livre rend crédible. V. Delecroix (2020,
p. 45) a bien compris ’appat de ces « publications opportunistes » qui ne visent qu’a « expliquer

combien il est bon de s’attacher a la philosophie ».

Pour nous, il y a dans cette pratique philosophique d’exhibition quelque chose qui fait pop, qui
fait partie de la culture populaire, qui est réservée désormais au peuple. Apres les mauvais
philosophes de F. Nietzsche (2004, p. 346) qui sont philosophes par grice de I’Etat, voila des
nouveaux philosophes gréace a la magie de la communication technologique. G. Deleuze (2003,
p. 129) trouve que la communication de la philosophie grecque a beaucoup changé. De
nouveaux penseurs « ont introduit en France le marketing philosophique ». Au lieu d’école, de
lycée ou d’académie, ils ne comptent que sur eux-mémes et leur capacité de persuasion. Ici, et
comme pour se vendre mieux, la pensée est soumise a la parure et le savoir se fait ornement.
Ce qui caractérise ces nouveaux philosophes, c’est leur veeu d’étre dans 1I’événementiel ou le
sensationnel. Grace a V. Delecroix (2020, p. 261), on peut communiquer que loin de toute une
tradition philosophique de pérégrination dans le labyrinthe du monde, de « marche dans les
sentiers épineux du monde ou ce beau vétement s’accroche et se déchire », ces nouveaux
philosophes eux veulent étre vus, entendus et adoubés. La philosophie ne doit pas étre « une
affaire de dialogue, mais d’affirmation », de faire, de « I’incandescence et du rare », dit B.-H.
Lévy (2010, p. 27). Il voit que le mot le plus important dans 1’expression « faire de la
philosophie », c’est faire ou fabriquer la philosophie. Contrairement au succés presque
involontaire de nombreux philosophes anciens, ces nouveaux s’affirment et courent apres le
succes qu’ils n’hésitent pas a fabriquer. Quand ils font de la philosophie, ils ne méditent pas,

ils ne révent pas, ils ne procedent ni par intuition ni par imagination, ni méme par des notions.

J. Ellul (1988, p. 236) aurait aimé qu’on arréte de parler ici d’une philosophie de la technique,

qu’on ne pense surtout pas a des philosophes intéressés par la sagesse, mais au contraire, c’est

I’hybris qui s’exprime exclusivement. Effectivement, 1’hybris s’est communiqué au grand

public. Ces nouveaux philosophes ont assez communiqué dans 1’orgueil, 1’arrogance, la
258



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
mégalomanie, I’égocentrisme. L’excessif, I’irrationnel et le fanatisme deviennent la marque de

fabrique de ce qu’ils communiquent lorsque G. Deleuze (2003, p. 127) raconte avoir entendu
quelqu’un des nouveaux types de philosophe lui crier dessus en ces termes : « moi, en tant que
lucide — soldat du Christ — fait Mai 68 ». Mais, G. Deleuze (2003) lui-méme retombe dans ce
qu’il condamne en polémiquant ainsi : « eux, c’est leur métier d’attaquer, de répondre, de
répondre aux réponses. Moi, je ne peux le faire qu’une fois ». Evidemment, il peut étre rappelé
que de nombreux penseurs de la philosophie officielle avaient ces attitudes ou propos déplacés.
Un parfum de fanatisme n’est pas loin de tous ceux qui se sont réclamés des Présocratiques ou
des Socratiques. Ce méme fanatisme peut étre reproché a ceux qui fréquentaient ces écoles, ces
centres, ces universités, ces tribunes de la philosophie ancienne. Que dire de ces anciens qui
disent étre disciples de Platon ou d’Aristote ? Ces derniers n’étaient-ils pas les Papes de leurs
instituts ? Comment interpréter la conviction de Hegel qui a pensé mettre fin a la philosophie ?
Que retenir de F. Nietzsche (1982, p. 147) qui déclarait &tre le meilleur ? Mais, il faut retenir
que ces grands noms de la philosophie ont du mérite. lls sont restés dans la philosophie
désintéressée et véridique. Pour les nouveaux philosophes, il en est autrement. Ils s’arrogent
des droits et des titres, bralent les conventions et les consensus, contestent les institutions, les
écoles, les systemes, les agrégations philosophiques. Cette posture contestataire ou nihiliste est
pour nous une technique rhétorique pour mieux se mettre en valeur en associant son nom a ceux
des grandes figures. Elle est la manifestation d’un ordre de phénoménes paradoxaux pour J.
Ellul (1988, p. 220). Mais nous préférons encore retenir ce que retient C. Pépin (2008, p. 143).
Il accuse ces philosophes opportunistes en ces termes : « vous entrez en philosophie parce que
VOUS en avez besoin, parce que vous Yy avez un intérét ». Contre tout cela, F. Nietzsche (2004,
p. 343) admet que surgissent toujours des « pernicieuses influences contraires » a la formation

du génie philosophique. Les nouveaux philosophes ont donc rompu avec la philosophie.
2. Communication contre les nouveaux philosophes

F. Zourabichvili (1994, p. 74) communique que « toute existence chevauche plusieurs milieux,
mais il arrive que ce ne soient plus les mémes, ou que le présent multiple s’accroisse d’une
nouvelle dimension ». Pour nous, il arrive qu’on passe d’un milieu a un autre, d’une périodicité
a une autre. Avec les nouveaux philosophes, c’est ce qui est arrivé. F. Nietzsche (1982) en était
conscient. 1l parlait de cette instabilité de toute chose, de cette instabilité qui travestit, de
I’instabilit¢ comme optique. Parler des nouveaux philosophes, des débats houleux entre
philosophes, de I’avenir incertain de la philosophie, n’est pas un nouveau débat. La philosophie,
259



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
qui n’a jamais cessé de remettre en cause ses propres conditions, n’échappe pas a ce tourbillon.

F. Nietzsche (1982, p. 25) le certifie ainsi : « cet art de la transfiguration, voila ce qu’est la
philosophie ». G. Deleuze (2003, p. 353) ne conteste pas cette récognition de nouvelles
transfigurations en indiquant que « le devenir a toujours été 1’affaire de la philosophie ». Des
causes ont rendu possible ce changement. Apres 1’explosion de la communication, ¢’est une
génération, influencée par les nouvelles conditions techniques, et connue de F. Nietzsche
(2004), qui provoque ces bouleversements. Elle rappelle qu’il n’est possible ni d’étre dans le
méme monde ni de parler de ce monde de la méme fagon. C’est ainsi que la technologie est
devenue, selon J. Ellul (1988, p. 6), un theme philosophique de premier plan. Elle offre des
opportunités a la pensée et a la communication. Dans I’histoire de la philosophie, ce support
communicatif a été peu exploré pour booster la communication de la philosophie. Des écrits de
Platon (2008, p. 182) parlent d’un Socrate qui s’intéressait a la « voie de communication » et
aux vases communicants. F. Nietzsche (2004, p. 585) prédisait un cosmopolitisme
communicatif et exigeant qui ne pouvait étre une réalité qu’avec une technologie de pointe. J.
Derrida (1972, p. 367) avait bien vu qu’il existe toujours des possibilités « que des lieux
différents ou éloignés peuvent communiquer entre eux par tel passage ou telle ouverture ». La
technologie offre des outils de communication performants aux passages, aux langues, a
I’écriture et aux voies. La fagon de communiquer la philosophie a changé. Un pur changement
de passage est effectif. Le monde est tout sauf un systeme, écrit B.-H. Lévy (2010, p. 12). Il est
menacé d’implosion. Toutes les formes de catastrophes sont possibles. Une génération de
penseurs, appelés « nouveaux philosophes » par G. Deleuze (2003, p. 128), a profité de cette
forme de déchirement universel pour se faire voir et se faire entendre. Elle s’est servie des voies
de communication pour transmettre et propager sa philosophie. Contrairement aux anciens
philosophes qui défendaient leur errance, qui choisissaient la solitude, qui avaient leur lycée,
leur jardin, leur poéle, leur forét, leur bois, leur double, leur place publique, ils instrumentalisent
une communication technologique pour conquérir un grand public. A leur décharge, I’impératif
de I’'usage public de la raison kantienne légitime en partie ce choix. E. Kant (1995, p. 62-101)
dit en quelque sorte que les pensées appartiennent au public. Il faut les diffuser a tout prix ;
« toute restriction imposée a leur circulation apparait méme comme une atteinte aux
Lumieres ». Il s’est dégagé la une profonde volonté de vulgariser la philosophie a 1’aide des
nouvelles technologies de I’information et de la communication. G. Deleuze (2003, p. 354)
formule que les foyers d’immanence, les sociétés d’amis, les lieux d’opinions, qui ont favorisé

la naissance de la philosophie dans les cités communicatives grecques, ne répondent plus. Cet
260



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
effacement des conditions de naissance historique de la philosophie n’empéche pas aux

nouveaux philosophes de communiquer beaucoup. Comme si chacun d’eux assumait sa pensée,
entrait en philosophie parce qu’il en avait besoin, parce qu’il y avait un intérét, ils publient
hativement des livres, se retrouvent sur tous les plateaux de télévision, sont invités a la radio,
font la Une des journaux, tiennent des interviews pour ravir la vedette a toutes les vedettes sur
toutes les scenes, écrivent des éditoriaux, croient tenir le haut du pavé ou tentent de hisser
I’étendard philosophique a I’image de B.-H. Lévy (2010, p. 6), attendent les retombeées de leur
succes, se glorifient d’étre des maitres sans maitres. Dans leur raisonnement nihiliste et absurde,
ils récusent toute la philosophie antérieure, d’aprées J. Ellul (1988, p. 218), ils semblent ignorer
ces injonctions de F. Nietzsche (2004, p. 615) : « ¢’est réverie de croire de soi-méme que 1’on
est en avance d’un mille de chemin et que I’ensemble de I’humanité suit notre route ». Les
nouveaux philosophes s’éloignent sciemment de ce qui enthousiasmait par exemple F.
Nietzsche (1982, p. 272 ; 2000, p. 153). Il a souvent rappelé I’itinéraire ou la légende de
nombreux grands philosophes qui déclaraient ceci : « nous ne savions pas ce qui adviendra de
nous », nous sommes des « hommes posthumes par excellence », au regard d’airain, au courage
de la personnalité, dans les environs ensoleillés, dans 1’¢loignement, silencieux, patients,

endurants, désintéressés.

Certes, une forme de rétropédalage discursif permet de voir qu’une culture des masses a
longtemps suivi la philosophie. Les entretiens du Socrate de Platon (2008), la philosophie
populaire ou popularphilosophie de J.-G. Herder, la glissade dans la rue de J.-P. Sartre (1943),
les descentes répétitives de Zarathoustra (1984), sont des exemples. Peut-étre dira-t-on que ces
philosophes de renommée, symboles de 1’endurance et du sacrifice ultime, étaient restés
constants dans leur volonteé de communiquer le vrai. On reprochera aux nouveaux philosophes
d’avoir trop mise sur la séduction, le magnétisme et la rhétorique. Avec F. Zourabichvili (1994,
p. 8-21), on sent que leur probléme est de savoir s’ils affirment « bien une relation
authentiguement extérieure entre la pensee et le vrai ». lls ont négligé que la philosophie ne
créait ses concepts que par immanence. De nombreux aspects du sérieux de la philosophie
ancienne sont absents dans leur communication. Aussi, leur hate dans I’édition n’est pas du
godt de F. Nietzsche (1982, p. 181 ; 2000, p. 102-113 ; 2004, p. 259-339-543). Les livres, de la
philosophie officielle, ont longtemps communiqué un caractere rude. Maintenant, il y a un
envahissement des livres, il y a ce nouveau « désir général de populariser la science » ou de

I’infantiliser qui est haissable. Aussi, non seulement « les livres de tout le monde sont toujours

261



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
des livres malodorants », mais « qu’on ne borne pas la conception de philosophe au philosophe

qui écrit des livres ». Ce que les nouveaux philosophes ne comprennent pas, c’est que du
philosophe, il n'est attendu que la clarté et non forcément I’écriture. VVoila pourquoi « personne
a I’heure qu’il est ne veut plus prendre les livres [corrupteurs] au sérieux ». Ces livres, qui ne
s’élévent plus au-dessus des variations du godt et « des nuances philosophiques », n’ont plus

cette vertu qui emporte « par-dela tous les livres ».

Ce F. Nietzsche, qui est sar de lui, qui fait confiance aux qualités intrinséques de ses livres, qui
ne compte pas sur des caméras, avait aussi des arguments solides pour contester le
comportement antiphilosophique des nouveaux philosophes qui transforment leurs passages a
la télévision, a la radio, au journal, en livre. Cette facilité dans la publication n’est pas la
meilleure fagon de penser digne d’un philosophe. Les livres des philosophes avaient la
réputation d’étre longtemps mdris, d’avoir gagné en maturité, en clarté, en solidité, en
perfection, avant d’étre communiqués. Ils n’ont jamais pris naissance au hasard. « Il nous faut
constamment enfanter nos pensées du fond de nos douleurs », insiste F. Nietzsche (1982, p. 25).
Apres avoir dit que le parcours du philosophe est marqué par le sacrifice, C. Pépin (2008, p.
143) expose en plus ceci: nos vies ont servi «a élaborer des philosophies qui portent
maintenant nos noms, nous nous sommes affrontés en les batissant, quand nous ne les avons
pas directement construites les unes contre les autres ». Les nouveaux philosophes eux sont plus
séducteurs que chercheurs de savoir ou lutteurs. Contre ce manque de rigueur, il y a eu des
dénonciations énormes, bien avant les attaques du J. P. Sartre d’A. Renaut (1993, p. 170). Toute
communication de la philosophie basée sur la rhétorique a fait longtemps craindre. Platon
(2008) voulait que soit distingué le discours philosophique de tout autre discours d’affects.
Avec I’explosion de la communication, une nouvelle et profonde peur de 1’abaissement
philosophique s’est réinstallée. Apres avoir reconnu que de nombreux philosophes « exercérent
toujours leur séduction » ou répondent immédiatement a la séduction au lieu d’utiliser leur
instinct qui entrave ou qui isole, F. Nietzsche (1982, p. 25) considérait ces nouveaux séducteurs
comme de simples agitateurs, des orateurs trop populaciers ou « des grenouilles pensantes ».
Ce que témoigne Zarathoustra (1983, p. 175) : «j’y ai déja plus d’une fois entendu coasser la
grenouille ». Ce que ne conteste pas G. Deleuze (2003, p. 129) qui considere les nouveaux
philosophes comme des disc-jockeys et de joyeux animateurs. Sous les projecteurs, et dans un
monologue sans précedent, les nouveaux philosophes ont 1’habitude d’élever la voix et de

vénérer ce qu’ils communiquent. D’eux, il semble que ce soit la détresse qui se met a

262



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
philosopher et cela est un flagrant délit d’un esprit qui s’affaiblit, qui rétrograde, qui épaissit,

qui se résigne en face de tout ce qui a été jusqu’a présent présenté comme digne d’étre
philosophique. L’agitation et le bruit des grenouilles renvoyaient a un environnement
défavorable a la philosophie. Maintenant, ils deviennent un facteur décisif dans la
communication de la nouvelle philosophie. Il y a une volonté manifeste de communiquer hors
vérité et hors concept. Etant longtemps convaincu que ce revirement n’était 1ié qu’a une
incapacité d’abstraction, qu’a une maladresse optique confondant apparence et vérité,
mélangeant ce qui se donne a voir physiquement et ce qui est vu conceptuellement, F. Nietzsche
(1982, p. 23-24 ; 1981, p. 158) s’insurgeait contre tout défaut d’innocence. Dans la tradition

rrrrr

délivrés de la contrainte, du dérangement, des affaires, des devoirs.

Contre toutes ces pratiques rhétoriques des nouveaux philosophes, N. Baillargeon (2010, p.
135) regrette que la « raison humaine soit moins ferme ». Plus catégorique, J. Ellul (1988, p.
217-237) exprime sa fermeté ainsi : « nous sommes loin de toute possibilité de philosophie »,
la philosophie «ne correspondait plus au sens de son étymologie ». Avec les nouveaux
philosophes, on est en face de la philosophie de 1’absurde, en face de ce qui a perdu le rationnel,
en face de sujets induits a 1’absurde par le nouveau flux technique. Or la communication de la
tradition philosophique était caractérisée par le naturel et la modération. Platon (2007, p. 53)
informe qu’Alcibiade admirait « le naturel de Socrate, c’est-a-dire sa modération et son
courage ». On se souvient de I’étonnante phrase de Platon que Montaigne a reprise :
« philosopher, c’est apprendre a mourir ». Apprendre a retrouver par la pensee les idées
éternelles. Les nouveaux philosophes ne se passionnent plus pour cette quéte de la vérité au
moyen de la dialectique. Ils sont obsédés par le succes, par cette élévation dans I’adoration, que
peut offrir I’écran ou le nombre de livres commercialisés. Le succés ne fascinait pas a ce point.
Cette « fureur du succes et du gain » est, chez F. Nietzsche (2004, p. 329), le pire des maux
contre la communication de la philosophie. En assumant sa gloire posthume, et ne voulant pas
confondre grandeur et succes, F. Nietzsche (2000, p. 263 ; 1982, p. 221 ; 2004, p. 73-713-329),
quant a lui, ne court derriére aucun succes, aucun applaudissement bruyant. Aucun penseur
véritable « n’a besoin ni d’approbation ni d’applaudissements ». Il reste forcément inoubliable
par la grandeur reconnue de son imposant ceuvre qui peut méme ne pas communiquer la vérité
mais « quelque chose de tout a fait autre, disons de santé, d’avenir, de croissance, de puissance,

de vie ». Ce que communique J.-M. Roubineau (2020, p. 9) : « plus de deux millénaires plus

263



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
tard — le souvenir de Diogéne ne s’est pas éteint, au point qu’en 2006, la municipalité de la ville

moderne de Sinop a fait ériger une nouvelle statue ».

De tout ce qui précéde, et qui semble communiquer que le bon sens n’est plus ce qui est cultivé
le mieux, B.-H. Lévy (1977, p. 145) n’a pas manqué de communiquer son mécontentement
ainsi : « les nouveaux philosophes, puisque c’est ainsi qu’on les appelle, ont été mal entendus,
mal recus et mal lus ». Pourtant, il est possible de parler autrement et positivement des nouveaux
philosophes qui ne déméritent pas. Leur succés peut apaiser tous ceux qui ont souffert de
I’ampleur de I’insuccés dans la communication de nombreuses idées philosophiques. Ce succes
est une victoire devant tous ces livres de grands philosophes mis presque a la disposition des
rats, faute d’éditeurs et de lecteurs. Il est une forme de résurrection face a tous ces livres et ces
philosophes réduits en cendres. Devant tous ceux qui étaient excommuniés, il rend 1’avenir de
la communication de la philosophie plus dynamique. Pour penser a V. Delecroix (2020, p. 261),
ce succes des nouveaux philosophes est une consolation philosophique. Ils ont rendu audible
une force de pensée qui est réduite en menace publique depuis sa naissance. Peut-étre aussi
doit-on aller dans le sens de N. Baillargeon (2010, p. 303) qui trouve que maintenant « ce genre
d’attitude [des nouveaux philosophes] est devenu de plus en plus populaire — ce qui est
important n’est pas de savoir si ce qu’on dit est vrai ou faux, ou peut-é&tre méme que la
distinction entre le vrai et le faux n’a pas de sens. Ce qui compte, ce sont les effets pratiques —
ou le réle social qu’elle joue ». De nos jours, il est de plus en plus favorisé un espace public
ouvert. Enfin, et pour mettre en dialogue tous, il y a lieu d’éviter le syndrome du sommeil

dogmatique de Kant ou « les radicalités meurtrieres » de B.-H. Lévy (2010, p. 30).
Conclusion

La philosophie de la contemplation de Plotin a finalement ouvert les portes a toutes les
dérives. F. Nietzsche aurait pu dire que de nouveaux philosophes ont choisi d’étre conformes a
leur époque. lls ont dit non a toute une tradition philosophique de labeur pour se dissoudre dans
une forme de communication technologique qui se théatralise a outrance, qui s’¢loigne
davantage du rationnel pour valoriser de plus en plus la parure qui se vend mieux. Pressés et
négligeant les propos de F. Nietzsche (2004, p. 615) qui soutenaient que tout ce qui est grand
doit étre senti grand, non pour un temps seulement, mais pour tous les temps, ces nouveaux
philosophes accaparent les médias et espérent profiter de la magie des écrans. Tels des

sophistes, ils se vont voir et se font entendre. Suivis et applaudis, ils disent représenter de nos

264



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
jours ce qu’il y a de meilleur pour la pensée. La salve de critiques qui tombe sur ce qu’ils

communiquent d’antiphilosophiques semble créer un malaise dans la philosophie. Leurs
communications sont qualifiées d’absurdes. Pour nous, elles fagonnent un systéeme ouvert qui
peut offrir a la tradition philosophique un nouveau souffle grace a d’autres défis interrogatifs et
conceptuels. Mais, c’est le sens de 1’'usage public de la raison kantienne qu’il faut continuer a
exploiter pour éloigner davantage les forclusions populistes. C’est une réponse qu’il faut
amener a la question de S. Foucart et de S. Horel (2020, p. 241) : que faire pour continuer « a
s’exprimer et de continuer a philosopher ? » Nous allons le faire en cessant de croire qu’il existe
un boheéme philosophique a perpétuer. L’essentiel, pour la philosophie et pour I’humain, ¢’est
de conserver sa raison au milieu de I’ivresse communicationnelle générale et de rester véridique

pour une vie meilleure.

Bibliographie

Baillargeon Normand dir., 2010, La-haut, il n’y a rien, Québec, PUL.

Condillac, 1910, Sa vie, sa philosophie, son influence, Paris, Plon.

Delecroix Vincent, 2020, Consolation philosophique, Paris, Payot et Rivages.
Deleuze Gilles, 2003, Deux régimes de fous, Paris, Minuit.

Derrida Jacques, 1972, Marges de la philosophie, Pris, Minuit.

D’Hondt Jacques, 1984, Hegel, Paris, LGF.

Eco Umberto, 2014, Construire I’ennemi, Paris, Grasset.

Eco Umberto, 2017, Chroniques d'une société liquide, Paris, Grasset.

Ellul Jacques, 1988, Le bluff technologique, Paris, Hachette.

Eon Philippe, 2017, Philosopher, en un mot, Laval, PUL.

Foucart Stéphane et Horel Stéphane, 2020, Les gardiens de la raison, Paris, La Découverrte.
Hadot Pierre, 1996, Qu'est-ce que la philosophie antique ?, Paris, Gallimard.

Kant Emmanuel, 1995, Qu ‘est-ce qu 'un livre ? Paris, PUF.

Lévy Bernard-Henri, 1977, La barbarie a visage humain, Paris, Grassset et Fasquelle.
Lévy Bernard-Henri, 2010, De la guerre en philosophie, Paris, Grasset.

Nietzsche Frédéric, 1981, La Généalogie de la morale, Paris, Fernand Nathan.

265



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
Nietzsche Frédéric, 1982, Le gai savoir, Paris, Gallimard.

Nietzsche Frédéric, 1983, Ainsi parlait Zarathoustra, Paris, LGF.

Nietzsche Frédéric, 2000, Par-dela le bien et le mal, Paris, LGF.

Nietzsche Frédéric, 2004, Euvres complétes, Paris, Editions Robert Laffont.
Pépin Charles, 2008, Les philosophes sur le divan, Paris, Flammarion.

Platon, 2007, Le Banquet, trad. Luc Brisson, Paris, Flammarion.

Platon, 2008, (Euvres compleétes, Paris, Flammarion.

Renaut Alain, 1993, Sartre, le dernier philosophe, Paris, Grasset et Fasquelle.
Roubineau Jean-Manuel, 2020, Diogéne, Paris, PUF.

Sartre Jean-Paul, 1943, L ‘étre et le néant, Gallimard, Paris.

Schlechta Karl, 1960, Le cas Nietzsche, tel Gallimard.

Zouabichvili Frangois, 1994, Deleuze : une philosophie de [’événement, Paris, PUF.

266



