
Acta Sunu-Xalaat Supplementum 
Faculté des Lettres et Sciences Humaines 

Université Cheikh Anta Diop de Dakar 

ISSN : 2772-2104 – ACTA N° 3, Décembre 2025 – Acta Sunu-Xalaat Supplementum – Faculté des Lettres et Sciences 
Humaines – Université Cheikh Anta Diop de Dakar 

URL : https://afrosciences-antiquity.com/revue-africaine-des-sciences-de-lantiquite-sunu-xalaat/sunu-xalaat-

supplements/ – ACTA Numéro 3 / Décembre 2025 

 

  Acta SUNU XALAAT Supplementum 

N° 3, Décembre 2025, PP. 267-278. 

 
 
 

L’universalité du prolétariat en question 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Auteur : Aminata Colé RUPERT, 

Université Cheikh Anta Diop de Dakar  

https://afrosciences-antiquity.com/revue-africaine-des-sciences-de-lantiquite-sunu-xalaat/sunu-xalaat-supplements/
https://afrosciences-antiquity.com/revue-africaine-des-sciences-de-lantiquite-sunu-xalaat/sunu-xalaat-supplements/


A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

268 

 

 

 

Résumé : Cet article intitulé « L’universalité du prolétariat en question » s’inscrit dans une 

perspective décoloniale. Comme son titre l’indique, il soulève la question de l’universalité du 

prolétariat en l’analysant sous différents angles pour voir si la lutte des classes est un universel 

de type européen ou un universel véritable. Cette contribution pose la problématique suivante : 

Le prolétariat est-il universel ? Est-il, comme le disaient Marx et Engels, un appel à l’union des 

prolétaires et tous les pays ? Le prolétariat prend-il en charge toutes les formes de discriminations 

(de classe, de race, de genre, etc.) ? Il s’agit, dans ce travail, de voir d’une part comment le 

prolétariat, plus exactement européen, est victime de l’histoire linéaire en montrant l’influence 

de la philosophie des Lumières sur la pensée de Marx. D’autre part, de montrer que même si le 

prolétariat semble européen, la lutte des classes existe dans d’autres horizons. Par exemple, 

même avec le système de bureaucratie dans certains pays africains, par exemple, les rapports de 

domination de classes demeurent. Ce travail nous permet également de voir le passage d’une 

histoire linéaire occidentale à une histoire polycentriste du monde. Cette contribution est une 

invite des Africains à renouer avec la pensée marxienne en la lisant, comme le suggère Senghor, 

avec les yeux d’un Africain et non avec ceux d’un Occidental. Il s’agit alors de repenser 

l’universalité du prolétariat sous d’autres tropiques et d’en faire un prolétariat véritablement 

universel sans distinctions de peuple, de race, de genre… : un prolétariat humaniste.  

Abstract : This article entitled « The Universality of Proletariat in question » incorporates with 

the framework of a decolonial perspective. As indicated by the title, it raises the issue of the 

universality of proletariat by analysing it under different angles to see whether the struggle of 

classes is a European type of universal or a true universal. This contribution raises the following 

issue : Is proletariat universal ? Is it a call for the union of proletarians of all countries as Marx 

and Engels said ? Does proletariat take into account all forms of discriminations (class, race, 

gender…) ? This work intends to shows on the one hand how proletariat mainly the European 

one is victim of Western linea history by showing the influence the philosophy of the 

Enlightenment period on Marx's thought. On the other hand, to show even if proletariat seems 

European, the struggle of classes exists in other places. For example, even with the bureaucracy 

system in some african countries the relationships of class domination still exist. This work 

enables us to see also the shift from a western linea history to polycentrist history of the world. 

This contribution is an African invitation to revive the Marxian thought by reading it as suggested 

by Senghor from an african perspective and not from a western one. It is about rethinking the 

universality of proletariat under other tropics and to make it truly universal without distinction 

of people, race, gender... : a humanist proletariat. 

Mots clés : universalité, prolétariat, lutte des classes. 

Keywords : universality, proletariat, class struggle. 

 

 

  



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

269 

 

Introduction 

      Les hommes ne cessent de chercher ce qui peut les unir. Cette recherche de l’universel est 

au cœur du marxisme et de la réflexion philosophique en général. Dès lors, réfléchir sur la 

question de l’universalité du prolétariat dans la théorie marxienne revient à se poser un certain 

nombre de questions : La classe prolétarienne prend-t-elle en charge toutes formes 

d’aliénations ? Le prolétariat est-il vraiment universel1 ? Pour bien prendre en charge cette 

problématique, il faut d’abord comprendre le contexte historique dans lequel s’inscrit la pensée 

de Karl Marx. Philosophe du XIXème siècle, Marx fut grandement influencé par les philosophies 

des Lumières.  

      Le siècle des lumières apparaît comme celui des universels. Les penseurs des Lumières 

partagent la même préoccupation : faire de l’Occident le pôle où s’est incarné pour la première 

fois l’Esprit universel. Bado Ndoye (enseignant et chercheur à l’Université Cheikh Anta Diop 

de Dakar) dira d’ailleurs que pour les philosophes des Lumières, « l’histoire des peuples 

coloniaux ne commence qu’à partir du moment où ils se comprennent comme des survivances 

de phases historiques que l’Esprit Universel a déjà traversées et dépassées » (Bado Ndoye 

« Senghor et Cheikh Anta Diop L’humanisme des Lumières en débat », in : L’Afrique au cœur 

de la mondialisation : Hommage au Pr. Sémou Pathé Gueye, p. 225). Au-delà de Emmanuel 

Kant, des penseurs allant de Georg Wilhelm Friedrich Hegel jusqu’à Edmund Husserl prônent, 

aussi, cette idée selon laquelle, c’est en Occident que l’histoire commence et se déroule. Les 

autres peuples sont alors hors de la trajectoire de l’Esprit. Donc, ils sont dans la préhistoire. Pour 

qu’ils entrent dans l’histoire universelle, il faut qu’ils s’incorporent dans la dynamique de 

l’histoire européenne. Ce fameux cliché est malheureusement encore présent au XXIe siècle. Les 

peuples coloniaux tels que ceux de l’Afrique noire, par exemple, sont considérés comme étant 

hors de l’histoire et doivent donc entrer dans la dynamique de l’histoire. Les différences 

culturelles sont considérées comme des signes de l’archaïsme. Pour une meilleure analyse du 

problème, nous allons d’une part revenir sur la conception linéaire de l’histoire en montrant que 

le prolétariat s’inscrit dans un contexte européen et d’autre part nous montrerons que les peuples 

non européens aussi sont concernés par la lutte des classes antagonistes. 

  

1- Le prolétariat au cœur de l’histoire européenne  

      La philosophie moderne, au moins depuis Hegel, fait de l’histoire une histoire linéaire. En 

effet, dans cette conception la marche de l’histoire suit une trajectoire inéluctable vers l’Europe. 

L’Occident est considéré comme l’odyssée vers l’Universel, comme la figure idéale de la 

rationalité. C’est ce qui fait de Hegel un européocentrique. 

      Ainsi, il dira que « le climat a de l’influence en ce sens que ni la zone chaude ni la zone froide 

ne sont favorables à la liberté de l’homme et à l’apparition de peuples historiques » (Hegel, 2012, 

p.248). Autrement dit, selon lui, pour que l’Esprit se manifeste dans une zone et que celle-ci soit 

le théâtre de l’histoire universelle, il faut que la nature y soit favorable c’est-à-dire il faut qu’il y 

ait un climat tempéré. Au contraire si les conditions climatiques sont rudes, les peuples sont 

soumis à la matière. Or, un peuple qui est sous l’emprise de la nature n’est pas libre. Pour illustrer 

cela, Hegel donne entre autres l’exemple des esquimaux qui vivent dans des conditions de froid 

extrême, des pygmées qui sont dans les zones perdues des forêts tropicales, ceux-là sont soumis 

à la nature. Et, dans ce cas d’espèce, ils ne peuvent pas se libérer de la nature qui est trop 

 
1 Du latin « universalis », l’universel renvoi à ce qui concerne et implique tout le monde.   



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

270 

 

puissante. Et partout où il n’y a pas liberté, il n’y a pas la manifestation de la Raison universelle, 

de l’Esprit. Les africains sont soumis à la nature et beaucoup de peuples d’Afrique doivent 

quotidiennement braver la rudesse du climat et de la nature (la faune et la flore). C’est ce qui va 

pousser Hegel à dire que l’Esprit n’a pas traversé le continent noir. Selon lui, notre rapport à la 

nature ne doit pas être trop puissant dans la mesure où partout où il est puissant, l’histoire ne se 

développe point. Il dira à cet effet, « les extrêmes ne sont pas favorables au développement 

spirituel » (Hegel, 2012, p.248). Les zones trop chaudes ou trop froides ne permettent pas à 

l’homme d’être libre et de tendre vers l’universel. Elles ne sont pas « le théâtre de l’histoire 

universelle » (Hegel, 2012, p.249). Au contraire, elles le maintiennent dans la stupidité. Aristote 

disait d’ailleurs que c’est uniquement lorsque les besoins primaires sont satisfaits que l’homme 

peut prétendre tendre vers le supérieur, l’universel. Pour Hegel, l’histoire nous montre que c’est 

dans les zones tempérées que l’Esprit universel se manifeste et que l’histoire universelle se 

déroule. Il précise que « parmi les zones tempérées, c’est à son tour la zone nordique qui est 

seule apte à remplir ce rôle » (Hegel, 2012, p.249). Chez les peuples où le climat est clément, 

ces derniers sont libres puisque n’étant pas soumis à la matière. Et partout où les hommes sont 

libres, il y a la présence de la raison, de l’Esprit, donc il y a histoire. C’est le cas de l’Occident 

par exemple. 

      Cependant, la théorie de l’Histoire chez Hegel comporte à plusieurs égards des problèmes. 

D’une part elle est trop schématique et souvent quelque peu artificielle dans la mesure où Hegel 

applique partout et de manière systématique le schéma dialectique. D’autre part, Hegel en faisant 

de l’Idée le moteur de l’histoire tombe dans l’idéalisme. Même si pour lui, l’Idée devient Esprit 

lorsqu’elle s’incarne concrètement dans une société donnée, il faut tout de même reconnaître que 

l’Idée ou l’Esprit est trop abstrait. En plus de sa volonté d’occidentaliser l’histoire, on voit surgir 

dans sa conception des théories racistes telles que le fait de considérer que l’esclavage éduque 

les peuples noirs qui sont des peuples ahistoriques.  

      De ce fait, il fera l’objet d’une critique sévère de la part des matérialistes qui voient en lui un 

idéaliste au sens strict du terme. En effet, pour Marx et Engels, ce n’est pas l’Esprit qui fait 

l’histoire mais c’est la lutte des classes qui est le moteur de l’histoire. Ils vont donc remplacer la 

base idéaliste de Hegel par un fondement matérialiste, donc concret. Cela se comprend car « les 

thèses communistes ne reposent nullement sur des idées, des principes inventés ou découverts 

par tel ou tel réformateur du monde. Elles ne sont que l’expression générale des conditions réelles 

d’une lutte de classe existante, d’un mouvement historique qui s’opère sous nos yeux » (Marx et 

Engels, 1983, p.51). Inspirés de la théorie hégélienne, Marx et Engels, dans Le Manifeste du 

parti communiste, conçoivent le mouvement historique comme une dialectique opposant deux 

termes : la bourgeoisie et le prolétariat. Ce mouvement, selon eux, progresse vers sa résolution 

finale. Alors les étapes du processus historique sont liées aux transformations économiques. 

L’économie est donc pour Marx le vrai terrain où l’histoire se déroule. 

      Réfléchissant sur les prémisses ou les conditions préalables qui produisent l’histoire, Marx 

et Engels décident de ne pas partir des dogmes ou des spéculations mais des faits réels. C’est 

ainsi que Marx et Engels (2016, p.21) diront : « les prémisses dont nous partons ne sont pas des 

bases arbitraires, des dogmes ; ce sont des prémisses réelles dont on ne peut faire abstraction 

qu’en imagination ». Donc, poursuivent-ils, « la condition première de toute histoire humaine 

est tout naturellement l’existence d’êtres humains vivants ». Ainsi, l’histoire de la nature et celle 

des hommes sont liées, elles se conditionnent réciproquement car les hommes sont « des 

individus réels et vivants » qui évoluent dans la nature c’est-à-dire dans « le monde extérieur 

sensible » et agissent sur elle en la modifiant.  



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

271 

 

      Cependant, ces présuppositions matérialistes de l’histoire ne sont pas l’histoire. C’est certes 

d’elles que découle la mise en marche de l’histoire mais elles ne sont pas pour autant l’histoire. 

Dans son introduction aux Grundrisse, Marx nous dit que l’histoire est le rapport actif du sujet 

(l’humanité) avec l’objet (la nature). Le sujet et l’objet forment une unité contradictoire.  

      Représenter l’histoire dans sa totalité, tel est le projet scientifique de Marx et Engels 

concernant la question de l’histoire. En effet, c’est « la société civile »2 qui est le véritable foyer 

de toute l’histoire. Jean-Paul Sartre (1985, p.25) dira d’ailleurs que « le marxisme est vrai 

rigoureusement si l’Histoire est totalisante ; il ne l’est plus si l’histoire humaine se décompose 

en une pluralité d’histoires particulières ou si, de toute manière, au sein du rapport d’immanence 

qui caractérise le combat, la négation de chaque adversaire par l’autre est par principe 

détotalisante ». En d’autres termes, l’Histoire n’a de sens dans le marxisme que si et seulement 

si elle est totalisante c’est-à-dire si l’histoire englobe toute l’histoire humaine. Lorsque toutes 

les luttes sont aliénées d’avance, même s’il y a une prise de conscience progressive, cela est le 

caractère de ce que Marx appelle la « pré-histoire ». Sartre (1985, p.99) expliquera alors que 

« même la lutte révolutionnaire produit ses fétiches et s’y aliène ; même au Parti communiste 

on lutte à propos du sexe des anges ».   

      L’homme est la force motrice de l’histoire. Celle-ci est « la succession des différentes 

générations dont chacune exploite les matériaux, les capitaux, les forces productives qui lui sont 

transmis par toutes les générations précédentes » (Marx et Engels, 2016, p.126).  

      Contrairement aux animaux qui trouvent leurs moyens d’existence dans la nature, les 

hommes les produisent eux-mêmes et la façon dont ils produisent leurs moyens d’existence 

reflète très exactement ce qu’ils sont. C’est dans ce sens que Marx et Engels (2016, p.39) 

affirment que : « le premier acte historique de ces individus, par lequel ils se distinguent des 

animaux, n’est pas qu’ils pensent, mais qu’ils se mettent à produire leurs propres moyens 

d’existence ». Ainsi, l’essence même de l’homme change avec les différents modes de 

production. Autrement dit, l’histoire de l’humanité évolue en fonction des modes et des rapports 

de production. L’histoire va se dérouler en plusieurs phases. En fonction de la manière dont 

chaque production se fait, cela coïncide avec un mode d’organisation sociale et politique. En 

effet, après un communisme tribal primitif, la société a connu une succession de modes de 

production, définis par les conditions techniques d’exploitation de la nature et par une certaine 

division du travail, elle-même organisée à partir de certains rapports de production, dont 

découlent les rapports de classes.  

      Cependant, rien n’étant stable dans l’Histoire, de nouvelles techniques apparaissent, qui 

bouleversent les anciens rapports de production, et ainsi de suite… Les grandes étapes de la 

production matérielle auxquelles le schéma de Marx s’applique sont les modes de production 

tribale (propriété communautaire), antique (propriété collective), féodale (propriété par ordres 

dans les campagnes et corporatives en ville) et bourgeoise (propriété mobilière et salariat). 

Ainsi, « l’histoire de toute société jusqu’à nos jours est l’histoire de luttes de classes » (Marx et 

Engels, 1983, p.30). L’histoire et la lutte des classes se confondent. Les phases historiques 

successives de la lutte des classes sont caractérisées par les couples oppresseurs et opprimés 

suivants : « Homme libre et esclave, patricien et plébéien, baron et serf, maître de jurande et 

compagnon » (Marx et Engels, 1983, p.30) et avec le système capitaliste, nous avons une 

opposition entre bourgeois et prolétaire. Mais l’humanité doit se diriger vers la disparition du 

 
2 Elle embrasse l’ensemble des rapports matériels des individus à l’intérieur d’un stade de développement 

déterminé des forces productives. Elle embrasse aussi l’ensemble de la vie commerciale et industrielle d’une étape 

et déborde par là même l’Etat et la nation. 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

272 

 

capitalisme. C’est-à-dire l’avènement d’une « société sans classes » et la sortie ou la fin de 

l’histoire comme le soutien Marx. Mais, en est-on réellement arrivé à la fin de l’histoire, 

d’autant plus que le système communiste a échoué ? 

      Héritier direct de Hegel et avec médiation de Kant, Marx a su renverser la conception 

hégélienne. Si chez Hegel et Kant il y a une dimension métaphysique, chez Marx il y a l’aspect 

politique et révolutionnaire. Mais, malgré cette différence, cela n’empêchera pas au marxisme 

d’échapper à la critique de l’eurocentrisme c’est-à-dire l’idée selon laquelle l’Europe est le 

centre. Eu égard à la place essentielle de l’Angleterre dans les œuvres de Marx, nous pouvons 

dire, avec Mamoussé Diagne, que certes « l’Europe constitue le centre » et « l’Angleterre est le 

centre de ce centre » (Revue sénégalaise de philosophie, n°12,1987, p.62). Il faut comprendre 

le mot « centre » à la fois du point de vue géographique c’est-à-dire le lieu où Marx a vécu à 

partir d’une période de sa vie et du point de vue théorique c’est-à-dire le modèle essentiel sur 

lequel il se base pour analyser le système capitaliste. Cela se traduit par l’idée d’historicisme 

(Althusser, 2005, p.225) qui revient à dire que l’histoire peut nous permettre de prédire le futur.  

Dans la théorie marxienne de l’histoire, la succession des différentes phases de l’histoire et leur 

dissolution ont réduit les différentes catégories sociales en deux classes antagonistes : 

bourgeoisie et prolétariat. Marx et Engels (1983, p.49) expliquent que « toutes les sociétés 

antérieures, nous l’avons vu, ont reposé sur l’antagonisme de classes oppressives et de classes 

opprimées ». Mais, précisent-ils, maintenir une classe sous sa domination c’est en même temps 

assurer sa survie dans la servitude. Si dans l’histoire, par exemple, dans la période de servage, le 

serf est arrivé à devenir membre de la communauté et dans la société féodale, « le petit bourgeois 

s’est élevé au rang de bourgeois », « l’ouvrier moderne au contraire, loin de s’élever avec le 

progrès de l’industrie, déchoit de plus en plus au-dessous même des conditions de vie de sa 

propre classe » (Marx et Engels, 1983, p.49). Il y a donc avec l’antagonisme bourgeois / 

prolétaire, une rupture dans le cours de l’histoire. En effet, la bourgeoisie en développant la 

grande industrie, agrandit par le même mouvement le prolétariat. Ce dernier s’unit et s’organise 

pour une lutte révolutionnaire. C’est dans ce sens que Marx et Engels (1983, p.50) affirment : 

« la bourgeoisie produit avant tout ses propres fossoyeurs. Sa chute et la victoire du prolétariat 

sont également inévitables ». En d’autres termes, la bourgeoisie en accentuant l’exploitation des 

prolétaires, pousse, sans le savoir, ces derniers à s’unir, à s’organiser et à aller à la lutte 

révolutionnaire. Cette lutte révolutionnaire du prolétariat est une nécessité de l’histoire. Donc la 

bourgeoisie crée une armée de prolétaires qui va la conduire à sa propre perte. Apparaît ainsi le 

processus inéluctable de l’histoire.  

      Si l’on note chez la majorité des penseurs occidentaux du siècle des Lumières la volonté 

d’occidentaliser le reste du monde et de poser l’Occident comme la référence, l’horizon à suivre, 

se dessine peu à peu chez les intellectuels de l’autre monde c’est-à-dire du monde non occidental 

un travail de déconstruction, de désoccidentalisation, de décolonisation de la pensée, des savoirs.  

 

2- D’un universel latéral à un prolétariat du monde 

      Contrairement à l’idée d’européaniser le monde qu’on retrouve aussi chez Levinas, la 

conférence de Bandung3 marque un tournant décisif dans le processus de désoccidentalisation 

 
3 Première conférence afro-asiatique, qui a eu lieu du 18 au 24 avril 1955 à Banbung sur l’île de Java. Elle a réuni 

vingt-neuf pays dont la plupart sont depuis peu décolonisés ou appartiennent au tiers-monde. Cette conférence 

rejette le racisme et le colonialisme. 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

273 

 

du monde non occidental.  C’est ainsi que Francis Fukuyama (2018, p.514) nous dit que « Kojève 

suggérait en plaisantant qu’au lieu de voir le Japon s’occidentaliser, on allait voir l’Occident (y 

compris la Russie) se japoniser (processus commencé, du reste, mais pas dans un sens que 

Kojève n’avait pas prévu) ». Cette idée est également présente chez Souleymane Bachir Diagne 

qui précise que : « ce n’est pas que le monde ne s’européanise pas. C’est qu’il s’indianise aussi 

bien, et se sinise, il s’africanise aussi… bref, il se créolise » (Les Ateliers de la pensée, 2017, 

p.75). S’ouvre alors un air où le savoir est décentré et a plusieurs foyers. Cet air est marqué par 

l’échec sans précédent de la conception linéaire de l’histoire. De cet échec va naître une 

conception polycentrique de l’histoire universelle4. Dans cette conception il y a plusieurs foyers 

historiques qui sont en interaction : donc la trajectoire n’est pas déterminée.  

      Même si Cheikh Anta Diop est considéré comme un protagoniste incontournable de cette 

délocalisation du foyer de la pensée, certains voient dans sa démarche une continuité du schéma 

hégélien de l’histoire. En effet, pour les critiques de Cheikh Anta Diop, ce dernier en faisant de 

l’Egypte le centre de l’histoire ne fait que remplacer l’Europe par l’Egypte. Ce qui nous fait 

retomber dans une conception linéaire de l’histoire. Mais la démarche de Cheikh Anta Diop est-

elle réellement semblable à celle de Hegel ou des philosophies des Lumières ? Remplace-t-il 

simplement l’Occident par l’Afrique ?  

      Certainement pas car Cheikh Anta Diop en posant l’Egypte comme le foyer philosophique, 

intellectuel, historique ne fait en réalité qu’ouvrir plusieurs foyers historiques. Autrement dit, 

avec Cheikh Anta Diop on a une démocratisation du savoir. C’est dans ce sens que Souleymane 

Bachir Diagne soutient : « nous ne sommes pas une périphérie parce qu’il n'y a pas de centre » 

(Les Ateliers de la pensée, 2017, p.74). En d’autres termes, il n’existe ni centre ni périphérie.   

      Dans une lettre d’Engels à K. Kautsky (Londres, le 12 septembre 1882), Engels écrit : 

« les colonies proprement dites, c’est-à-dire les pays peuplés d’éléments de souche européenne, 

le Canada, la Cap, l’Australie, deviendront tous indépendants ; par contre, les pays sous simple 

domination et peuplés d’indigènes, Inde, Algérie, les possessions hollandaises, portugaises et 

espagnoles, devront être pris en charge provisoirement par le prolétariat et conduits à 

l’indépendance, aussi rapidement que possible ». 

      Pour Marx le prolétariat est universel. En effet, la classe prolétarienne est la seule qui n’a 

aucun intérêt particulier et qui existe pour tous les hommes car visant la réalisation de tous, sans 

exceptions aucunes. Pour arriver à une réappropriation des productions, des biens par tous, il 

faut, nous disent Marx et Engels (2019, p.98), qu’elle se fasse par : 

 « une union elle-même obligatoirement universelle, en raison du caractère du prolétariat lui-

même, par une révolution qui verra, d’une part, la chute de la puissance de l’ancien mode de 

production et d’échanges ainsi que l’organisation sociale précédente, d’autre part, elle verra se 

développer dans le prolétariat le caractère universel et l’énergie nécessaire à l’accomplissement 

de l’appropriation, une révolution enfin où le prolétariat se débarrassera de tout ce qui lui reste 

de sa position antérieure ». 

 
4 En usant du concept de « polycentrisme historique », Bado Ndoye remet en question la conception linéaire de 

l’histoire ou l’idée d’un Esprit du monde au sens hégélien et montre l’existence d’une « polyphonie de récits, donc 

une pluralité de centres qui interagissent dans une dynamique inchoative dont on ne peut a priori déterminer la 

trajectoire ». Cf. Bado Ndoye « Senghor et Cheikh Anta Diop L’humanisme des Lumières en débat », in : 

L’Afrique au cœur de la mondialisation : Hommage au Pr. Sémou Pathé Gueye, p.231. 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

274 

 

      Pour que le prolétariat puisse renverser le système capitaliste et instaurer le communisme, 

c’est-à-dire une société sans classes où il y a la liberté de tous, il faut comme l’ont si bien dit 

Marx et Engels dans Le Manifeste du parti communiste l’union de tous les prolétaires du monde, 

c’est-à-dire une unification du prolétariat. C’est ce caractère universel du prolétariat qui offre la 

possibilité de l’émancipation effective de toutes sortes d’aliénation. Il est universel dans la 

mesure où après sa victoire, il n’y aura aucune opposition de classe puisque les classes 

n’existeront plus, donc plus d’aliénation. Contrairement aux mouvements précédents, le 

prolétariat est « le mouvement de l’immense majorité dans l’intérêt de l’immense majorité » 

(Marx et Engels, 1983, p.48). Il est d’ailleurs selon Marx la seule classe qui « n’a à perdre que 

ses chaînes ». C’est la raison pour laquelle le prolétariat s’est fixé comme rôle de transformer un 

monde injuste en un monde juste. Marx et Engels, dans Le Manifeste du Parti communiste, 

posaient la question de la position entre les communistes et les prolétaires. Pour eux, « les 

communistes ne forment pas un parti distinct opposé aux autres partis ouvriers. Ils n’ont point 

d’intérêts qui divergent des intérêts de l’ensemble du prolétariat » (Marx et Engels, 1983, p.50). 

Ainsi, ils préconisent un prolétariat universel qui a des intérêts universels. Les antagonistes de 

classes englobent, selon Marx, toutes les autres formes d’aliénations telles que celles de race, de 

genre qui sont secondaires. Or si le marxisme n’intègre pas cette dimension dans son approche, 

c’est parce qu’il considère que les questions de race, quelques importantes qu’elles soient, sont 

secondaires par rapport à ce qui seul est politiquement pertinent, c'est-à-dire l’universalité du 

prolétariat. En d’autres termes, le capitalisme ayant unifié la planète et la marche de l’histoire 

mondiale, il n’y a plus que des prolétaires et des bourgeois de par le monde, ce qui signifie que 

les questions de race, de culture sont devenues secondaires, la contradiction principale qui 

structure le système capitaliste étant l’antagonisme entre bourgeois et ouvrier. 

      Mais sont-elles réellement secondaires ? Le prolétariat est-il vraiment universel ?  

Le prolétariat nous semble universel dans la mesure où lorsque nous revisitons l’histoire nous 

nous rendons compte que l’histoire de toute l’humanité est fondée sur l’antagonisme de deux 

entités dont les noms évoluent selon les périodes historiques. Par exemple, l’antagonisme entre 

la bourgeoisie et le prolétariat, dont parle Marx, paraît aujourd’hui sous la forme d’une 

opposition entre le patronat et les syndicats. L’antagonisme est universel car il a toujours existé 

et durant toutes les époques. Il y a partout et de tout temps des oppresseurs et des opprimés (des 

pauvres), et ces derniers ont pour ambition, à travers la lutte révolutionnaire, l’émancipation 

humaine.  

      Mais sous l’angle de Cedric J. Robinson, par exemple, le prolétariat n’est pas universel parce 

qu’il ne prend pas en compte toutes les formes de discriminations. En effet, lorsque nous 

analysons de près la question de la race ainsi que la condition de la femme et des enfants, nous 

nous apercevons que cette question de l’universalité du prolétariat peut être remise en cause car 

le prolétariat prétend à l’universalité mais relève du particulier. Cela se comprend lorsqu’on sait 

que les marxistes blancs se sont servis de la notion de « classe » pour cacher leur complicité dans 

l’oppression des noirs. Nous pouvons citer l’exemple de l’Afrique du Sud où des Noirs ont été 

formés pour nier l’oppression des Blancs et à la place accuser un « système abstrait et 

impersonnel ». Aimé Césaire avait compris que le marxisme a été utilisé, par certains, à des fins 

racistes. En effet, dans sa lettre de démission du 24 octobre 1956 adressée à Maurice Thorez 

(secrétaire général du parti communiste français de l’époque), Césaire critique les pratiques du 

parti communiste français en ces termes : « Que ce que je veux, c’est que le marxisme et le 

communisme soient au service des peuples noirs, et non les peuples noirs au service du marxisme 

et du communisme ». Il va, vers la fin de sa lettre, donner sa conception de l’universel. Son 

universel est un « universel riche de tout le particulier, riche de tous les particuliers, 

approfondissement et coexistence de tous les particuliers ».  



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

275 

 

      On ne peut pas comprendre toute la portée de cette affirmation de Césaire si l’on n’a pas à 

l’esprit le fait que pour Marx l’antagonisme principal qui mine le système capitaliste est celui 

qui oppose bourgeois et prolétaire. Considérer que cet antagonisme est universel signifie que 

les spécificités raciales et culturelles ainsi que les oppressions qu’elles induisent sont 

secondaires et peuvent être résolues uniquement dans le cadre de la lutte des classes.  

      Cependant un recul par rapport aux écrits de Marx nous permet de comprendre que les 

inégalités ne se limitent pas seulement à celles de classe mais s’étendent à celles de race et de 

genre. En effet, même s’il est vrai que Marx a abordé la question du colonialisme (Marx, 2018, 

pp.772-783), il faut dire qu’il a axé sa réflexion sur l’Inde et non sur l’Afrique et qu’il n’a pas 

considéré la question de la race comme un élément déterminant justifiant l’exploitation. Il ne 

s’agit donc pas, comme le dit Nadia Yala Kisukidi, de « substituer les questions identitaires et 

raciales aux questions sociales, mais bel et bien à dire qu’il ne peut y avoir de combat contre 

l’oppression capitaliste qui ne soit également un combat antiraciste » (Revue sénégalaise de 

philosophie, n°20, 2019, p.174). 

      Si nous nous référons à ce qui se passe aujourd’hui au Sénégal, par exemple, nous voyons 

que pour le même emploi, il y a une différence de traitement de faveur entre des travailleurs de 

sexe opposé. Certes la loi sénégalaise interdit toutes discriminations salariales entre hommes et 

femmes mais dans les faits des écarts sont notés selon le genre surtout niveau des postes de 

cadres. Aux USA, la même situation est observable entre le salarié blanc et le salarié noir qui ne 

bénéficient pas du même traitement. Pire, les violences raciales demeurent aux USA un demi-

siècle après la fin de la ségrégation raciale et après l’élection du premier noir président en 2008. 

Les afro-américains sont, malheureusement, souvent victimes de discriminations, de violences 

policières. C’est le cas du meurtre racial de George Floyd le 25 mai 2020 par la police de 

Minneapolis. Il faut juste souligner que cette bavure policière a secoué l’humanité. Voilà 

pourquoi la lutte n’est plus l’apanage des noirs mais un combat pour tout homme assoiffé de 

justice. A travers ces exemples, nous voyons qu’aujourd’hui encore les questions de race, de 

genre sont des formes de discriminations qui s’ajoutent à celles de classe. 

      Pour comprendre cela il faudrait comme nous y invite Léopold Sédar Senghor, dans Pour 

une relecture africaine de Marx et Engels (1976), procéder à « une relecture africaine » des 

œuvres de Marx aussi bien celles dites de jeunesse que celles dites de maturité et de revoir le 

mouvement de la pensée marxienne, de sa définition de l’homme, définition que nous pouvons 

retrouver dans les Manuscrits de 1844 (ouvrage considéré comme le point de départ de la 

philosophie propre à Marx). Et aussi réfléchir sur l’idée de l’homme qu’il laisse derrière lui à 

la fin de son œuvre c’est-à-dire Le Capital. Marx (1969, p.167) dira que « l’homme n’est pas 

seulement un être naturel, il est un être naturel humain ; c’est-à-dire un être qui est pour lui-

même, donc un être générique, et qu’il lui faut se confirmer et s’activer en tant que tel aussi 

bien dans son être que dans son savoir ». A travers ces propos, Marx nous fait comprendre que 

l’homme est un être de potentialités qui a besoin de s’accomplir.  

      Dès le début de son livre, intitulé Pour une relecture africaine de Marx et d’Engels, Senghor 

exhorte les africains à penser par eux-mêmes et pour eux-mêmes les textes fondamentaux de 

Marx et Engels. Pour lui, ce qui doit le plus nous intéresser en tant qu’africains c’est « de savoir 

si, dans la réalité, la « superstructure », c’est-à-dire les faits culturels, ne sont pas aussi agissants 

- je ne dis pas « plus » - que les faits économiques » (Senghor, 1976, p.13). Il met ainsi en avant 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

276 

 

la dimension sociale des écrits de Marx qu’on pensait avoir perdu avec la rédaction du Capital : 

c’est-à-dire l’œuvre qui marque une véritable « coupure épistémologique »5.  

      Cette idée apparaît chez Frantz Fanon (1952, p.225) en ces termes : « Moi, l’homme de 

couleur, je ne veux qu’une chose : que jamais l’instrument ne domine l’homme. Que cesse à 

jamais l’asservissement de l’homme par l’homme. C’est-à-dire de moi par un autre ». Il faut 

toutefois reconnaitre avec Fanon que la lutte des classes, qui était censée combattre 

l’oppression, a été un moyen très efficace pour cacher l’oppression raciale. Pire cette théorie 

des classes a un fondement raciste ou nous dirons : « the foundation of class theory is anti-

black » pour reprendre les propos de Andile Mngxitama. Il faut alors décoloniser et soumettre 

la théorie de classe à une analyse antiraciste si nous voulons qu’elle serve les noirs.  

      Dans The Black Marxism, Cedric Robinson adresse une critique poignante au marxisme. Si 

Marx voit le capitalisme comme une phase qui est née contre et après le système féodal, 

Robinson considère qu’il a vu le jour dans le système féodal lui-même et que le capitalisme est 

porteur de discriminations. C’est ce que Robinson appelle le « capitalisme racial ». Autrement 

dit, capitalisme et racisme sont intrinsèquement liés et tous les deux prennent naissance dans le 

système féodal. En effet, pour lui le racisme est enraciné dans les structures sociales du 

capitalisme. Pour illustrer son propos, Robinson va montrer comment les Irlandais étaient mal 

traités et considérés comme inférieurs. Marx met l’accent sur le rôle essentiel que l’esclavage 

puis la colonisation a joué dans l’accumulation primitive du capital et la forte industrialisation 

de l’Europe. Montrant le caractère inhumain de l’esclavage et de la colonisation, Marx va réduire 

toutes les inégalités à celles de classes.  

       En plus du fait de ne pas prendre en compte les inégalités de race, Marx n’envisage pas 

également la question du genre comme source d’aliénation. Et il ne prévoit pas non plus 

l’existence de plusieurs inégalités chez une seule personne ou il considère plutôt que les autres 

inégalités de race, de genre sont secondaires et intègrent celle de classe. Cette importance de la 

race et du genre fera l’objet d’une analyse pertinente de la part de Kimberlé Crenshaw (juriste 

noire américaine) avec son fameux terme d’« intersectionnalité » (créé en 1989). Elle considère 

que les classes ne prennent pas en charge toutes les autres formes de discrimination. La notion 

d’intersectionnalité désigne la situation de personnes subissant simultanément plusieurs formes 

de domination ou de discrimination dans une société. 

      L’intersectionnalité permet d’intégrer les différences entre les femmes, permettant d’aller au-

delà de la notion même de féminisme. En effet, sans nous attarder sur le féminisme, nous 

pouvons dire que l’intersectionnalité nous permet de mettre en évidence les discriminations de 

race, de genre, de classe, d’ethnicité, de religion et de prendre conscience de la possibilité de la 

présence de toutes ces inégalités chez une seule et même personne. Les oppressions ne sont pas 

une simple addition mais elles sont imbriquées pour former un tout. Si nous prenons l’exemple 

d’une femme noire, elle ne peut dissocier son expérience du sexisme et du racisme. Ce qui place 

cette femme dans une situation différente de celle de la femme blanche et qui ne résulte pas de 

la simple somme du sexisme et du racisme.   

      Kimberlé Crenshaw (« Demarginalizing the Intersection of Race and Sex: A Black Feminist 

Critique of Antidscrimination Doctrine, Feminist Theory and Antiracist Politics », University of 

Chicago Legal Forum, Issue 1, 1989, p.149) explique ce phénomène par une métaphore : « 

Considérons une analogie avec le trafic de voitures dans une intersection, venant et allant dans 

toutes les directions. […] Ce n’est pas toujours facile de reconstruire un accident : parfois les 

 
5 Pour reprendre l’expression de Gaston Bachelard. 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

277 

 

traces de dérapages et les blessures indiquent simplement que tout s’est passé simultanément, 

rendant impossible de déterminer quel conducteur a causé quelle blessure ».   

Par exemple une femme noire musulmane de classe moyenne vivant en Occident peut subir à la 

fois cinq sortes de discrimination : elle peut être victime de sexisme, de racisme, d’islamophobie, 

d’inégalité de classe et de xénophobie. 

      Dans Sexe, race, classe pour une épistémologie de la domination, Elsa Dorlin fonde ses 

recherches sur le terme de « l’intersectionnalité » et s’interroge sur les différents outils critiques 

pour penser l’articulation des rapports de pouvoir et leur mode propre de catégorisation. En effet, 

cet ouvrage permet, à partir de matériaux historiques et empiriques variés, de comprendre 

comment les sciences humaines, sociales et politiques problématisent et analysent les rapports 

de pouvoir du point de vue de leurs multiples expressions et imbrications : de genre, de sexe, de 

race, de classe.  

Conclusion 

      En définitive nous pouvons affirmer que la conception marxienne de l’universalité du 

prolétariat est réductionniste dans la mesure où elle ne prend pas en charge toutes les 

discriminations. Cette question de l’universel est au centre de l’analyse d’Etienne Balibar dans 

son ouvrage intitulé Des Universels, Essais et conférences. Cette notion est aujourd’hui tellement 

controversée. On conçoit souvent un concept comme universel alors qu’il est de l’ordre du 

particulier. Selon Balibar, l’universel tout en étant un facteur unificateur est en même temps une 

source de conflits entre les êtres humains et avec eux-mêmes. Cependant, ce n’est pas parce que 

le terme est équivoque ou qu’il est suspecté de servir le racisme qu’il faut en finir avec lui. Une 

telle attitude reviendrait à mettre aussi un terme à l’égalité, c’est-à-dire ni objectifs communs ni 

idéaux communs (par exemple l’idéal commun d’émancipation)6. Que faut-il alors faire ? Selon 

Balibar, la solution n’est pas de tourner le dos à l’universel. En fait, pour lui, le particulier est 

revendiqué dans la modalité de l’universel. Tout énoncé universel s’inscrit nécessairement dans 

un espace géographique et dans un cadre historique, en un mot dans une civilisation. Il faut donc 

penser à une universalité de différence (de culture, de genre, de race, de religion…) c’est-à-dire 

une universalité plurielle.  

      Pour que le prolétariat soit vraiment universel, ne faudrait-il pas penser à une universalité 

plurielle du prolétariat ? Autrement dit, le prolétariat doit-il intégrer la différence pour pouvoir 

tendre vers l’universalité ? Nous pensons que le prolétariat doit intégrer dans sa lutte les autres 

formes de discriminations et en faire des antagonismes essentiels au même titre que celui de 

classe. Il doit également tenir compte des différences culturelles et des réalités économiques et 

sociales.  

Et c’est comme cela uniquement que nous aurons, comme le dit Immanuel Wallerstein, « un 

universel vraiment universel ». 

Le prolétariat ne doit plus tendre vers un universel « de surplomb » c’est-à-dire un universel 

vertical qui fait de l’Europe le centre. Il doit tendre vers un « universel latéral » pour reprendre 

 
6 Il faut également savoir qu’on peut se servir de l’universel, par exemple la Déclaration universelle des droits de 

l’Homme, pour lutter contre les inégalités. Au contraire c’est le retour du nationalisme qui provoque 

l’augmentation considérable du racisme. 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

278 

 

l’expression de Maurice Merleau-Ponty. Dans ce cas de figure le prolétariat sera un prolétariat 

pluriel où il n’y aura ni centre ni périphérie.  

 

Références bibliographiques 

ALTHUSSER Louis, 2005, Pour Marx, La Découverte.    

DORLIN Elsa, 2009, Sexe, race, classe, pour une épistémologie de la domination, PUF. 

FANON Frantz, 1952, Peau noire, masques blancs, Editions du Seuil. 

FUKUYAMA Francis, 2018, La fin de l’histoire et le dernier homme, Flammarion. 

HEGEL Georg Wilhelm Friedrich, 2016, La raison dans l’histoire, Pocket.  

MARX Karl, 2008, Le Capital, Livre I, Gallimard. 

MARX Karl, 1996, Manuscrits de 1844, Garnier Flammarion. 

MARX Karl /ENGELS Friedrich, 2016, L’idéologie allemande, Éditions Nathan. 

MARX Karl / ENGELS Friedrich, 1983, Le manifeste du parti communiste, Éditions 

Sociales. 

ROBINSON Cedric J., 2000, Black Marxism, The University of North Carolina Press (UNC 

Press). 

SARTRE Jean-Paul, 1985, La critique de la raison dialectique, Tome II (inachevé) : 

L’intelligibilité de l’Histoire, Gallimard. 

SENGHOR Léopold Sédar, 1976, Pour une relecture africaine de Marx et d’Engels, N.E.A. 

L’Afrique au cœur de la mondialisation, 2016, Hommage au Pr. Sémou Pathé Gueye, sous 

la direction de Oumar Dia, Collection Universitaf, Quebec : Éditions Presses Panafricaines. 

Les Ateliers de la pensée, 2007, sous la direction de Achille MBEMBE et Felwine SARR, 

Ecrire l’Afrique – Monde, Dakar, Sénégal : Jimsaan. 

Revue sénégalaise de philosophie, 2009, Penser l’humain, UCAD, Département de 

Philosophie, revue semestrielle, n°20.  

Revue sénégalaise de philosophie,1987, Célébration du centenaire de la mort de Karl Marx, 

Les Nouvelles Editions Africaines, n°12. 

 


