Acta Sunn-Xalaat Supplementum
Faculté des Lettres et Sciences Humaines
Université Cheikh Anta Diop de Dakar

Acta SUNU XALAAT Supplementum

N° 3, Decembre 2025, PP. 267-278.

L'universalité du prolétariat en question

Auteur : Aminata Colé RUPERT,

Université Cheikh Anta Diop de Dakar

ISSN : 2772-2104 — ACTA N° 3, Décembre 2025 — Acta Sunu-Xalaat Supplementum — Faculté des Lettres et Sciences

Humaines — Université Cheikh Anta Diop de Dakar
revue-africaine-des-sciences-de-lantiquite-sunu-xalaat/sunu-xalaat-

supplements/ — ACTANuméro 3 / Décerrbre 2025


https://afrosciences-antiquity.com/revue-africaine-des-sciences-de-lantiquite-sunu-xalaat/sunu-xalaat-supplements/
https://afrosciences-antiquity.com/revue-africaine-des-sciences-de-lantiquite-sunu-xalaat/sunu-xalaat-supplements/

ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3

Résumé : Cet article intitulé « L’universalité du prolétariat en question » s’inscrit dans une
perspective décoloniale. Comme son titre 1’indique, il souléve la question de 1’universalité du
prolétariat en I’analysant sous différents angles pour voir si la lutte des classes est un universel
de type européen ou un universel véritable. Cette contribution pose la problématique suivante :
Le prolétariat est-il universel ? Est-il, comme le disaient Marx et Engels, un appel a I’union des
prolétaires et tous les pays ? Le prolétariat prend-il en charge toutes les formes de discriminations
(de classe, de race, de genre, etc.) ? Il s’agit, dans ce travail, de voir d’une part comment le
prolétariat, plus exactement européen, est victime de 1’histoire lin€aire en montrant I’influence
de la philosophie des Lumieres sur la pensée de Marx. D’autre part, de montrer que méme si le
prolétariat semble européen, la lutte des classes existe dans d’autres horizons. Par exemple,
méme avec le systeme de bureaucratie dans certains pays africains, par exemple, les rapports de
domination de classes demeurent. Ce travail nous permet également de voir le passage d’une
histoire linéaire occidentale a une histoire polycentriste du monde. Cette contribution est une
invite des Africains a renouer avec la pensée marxienne en la lisant, comme le suggére Senghor,
avec les yeux d’un Africain et non avec ceux d’un Occidental. Il s’agit alors de repenser
I’universalité du prolétariat sous d’autres tropiques et d’en faire un prolétariat véritablement
universel sans distinctions de peuple, de race, de genre... : un prolétariat humaniste.

Abstract : This article entitled « The Universality of Proletariat in question » incorporates with
the framework of a decolonial perspective. As indicated by the title, it raises the issue of the
universality of proletariat by analysing it under different angles to see whether the struggle of
classes is a European type of universal or a true universal. This contribution raises the following
issue : Is proletariat universal ? Is it a call for the union of proletarians of all countries as Marx
and Engels said ? Does proletariat take into account all forms of discriminations (class, race,
gender...) ? This work intends to shows on the one hand how proletariat mainly the European
one is victim of Western linea history by showing the influence the philosophy of the
Enlightenment period on Marx's thought. On the other hand, to show even if proletariat seems
European, the struggle of classes exists in other places. For example, even with the bureaucracy
system in some african countries the relationships of class domination still exist. This work
enables us to see also the shift from a western linea history to polycentrist history of the world.
This contribution is an African invitation to revive the Marxian thought by reading it as suggested
by Senghor from an african perspective and not from a western one. It is about rethinking the
universality of proletariat under other tropics and to make it truly universal without distinction
of people, race, gender... : a humanist proletariat.

Mots clés : universalité, prolétariat, lutte des classes.

Keywords : universality, proletariat, class struggle.

268



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
Introduction

Les hommes ne cessent de chercher ce qui peut les unir. Cette recherche de 1’universel est
au cceur du marxisme et de la réflexion philosophique en général. Des lors, réfléchir sur la
question de I’universalité du prolétariat dans la théorie marxienne revient a se poser un certain
nombre de questions: La classe prolétarienne prend-t-elle en charge toutes formes
d’aliénations ? Le prolétariat est-il vraiment universel' ? Pour bien prendre en charge cette
problématique, il faut d’abord comprendre le contexte historique dans lequel s’inscrit la pensée
de Karl Marx. Philosophe du XIX®™ siécle, Marx fut grandement influencé par les philosophies
des Lumieres.

Le siecle des lumieres apparait comme celui des universels. Les penseurs des Lumiéres
partagent la méme préoccupation : faire de 1’Occident le pdle ou s’est incarné pour la premiere
fois I’Esprit universel. Bado Ndoye (enseignant et chercheur a I’Université Cheikh Anta Diop
de Dakar) dira d’ailleurs que pour les philosophes des Lumiéres, « I’histoire des peuples
coloniaux ne commence qu’a partir du moment ou ils se comprennent comme des survivances
de phases historiques que 1I’Esprit Universel a déja traversées et dépassées » (Bado Ndoye
« Senghor et Cheikh Anta Diop L humanisme des Lumicres en débat », in : L’ Afrique au coeur
de la mondialisation : Hommage au Pr. Sémou Pathé Gueye, p. 225). Au-dela de Emmanuel
Kant, des penseurs allant de Georg Wilhelm Friedrich Hegel jusqu’a Edmund Husserl prénent,
aussi, cette idée selon laquelle, c’est en Occident que I’histoire commence et se déroule. Les
autres peuples sont alors hors de la trajectoire de I’Esprit. Donc, ils sont dans la préhistoire. Pour
qu’ils entrent dans I’histoire universelle, il faut qu’ils s’incorporent dans la dynamique de
I’histoire européenne. Ce fameux cliché est malheureusement encore présent au XXI° siécle. Les
peuples coloniaux tels que ceux de 1’ Afrique noire, par exemple, sont considérés comme étant
hors de I’histoire et doivent donc entrer dans la dynamique de I’histoire. Les différences
culturelles sont considérées comme des signes de 1’archaisme. Pour une meilleure analyse du
probléme, nous allons d’une part revenir sur la conception linéaire de 1’histoire en montrant que
le prolétariat s’inscrit dans un contexte européen et d’autre part nous montrerons que les peuples
non européens aussi sont concernés par la lutte des classes antagonistes.

1- Le prolétariat au ceeur de I’histoire européenne

La philosophie moderne, au moins depuis Hegel, fait de 1’histoire une histoire linéaire. En
effet, dans cette conception la marche de I’histoire suit une trajectoire inéluctable vers I’Europe.
L’Occident est considéré comme I’odyssée vers 1’Universel, comme la figure idéale de la
rationalité. C’est ce qui fait de Hegel un européocentrique.

Ainsi, il dira que « le climat a de I’influence en ce sens que ni la zone chaude ni la zone froide
ne sont favorables a la liberté de ’homme et a I’apparition de peuples historiques » (Hegel, 2012,
p.248). Autrement dit, selon lui, pour que I’Esprit se manifeste dans une zone et que celle-ci soit
le théatre de I’histoire universelle, il faut que la nature y soit favorable c¢’est-a-dire il faut qu’il y
ait un climat tempéré. Au contraire si les conditions climatiques sont rudes, les peuples sont
soumis a la matiére. Or, un peuple qui est sous I’emprise de la nature n’est pas libre. Pour illustrer
cela, Hegel donne entre autres I’exemple des esquimaux qui vivent dans des conditions de froid
extréme, des pygmees qui sont dans les zones perdues des foréts tropicales, ceux-la sont soumis
a la nature. Et, dans ce cas d’espece, ils ne peuvent pas se libérer de la nature qui est trop

! Du latin « universalis », I’'universel renvoi a ce qui concerne et implique tout le monde.

269



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3

puissante. Et partout ou il n’y a pas liberté, il n’y a pas la manifestation de la Raison universelle,
de I’Esprit. Les africains sont soumis a la nature et beaucoup de peuples d’Afrique doivent
quotidiennement braver la rudesse du climat et de la nature (la faune et la flore). C’est ce qui va
pousser Hegel a dire que I’Esprit n’a pas traversé le continent noir. Selon lui, notre rapport a la
nature ne doit pas étre trop puissant dans la mesure ou partout ou il est puissant, I’histoire ne se
développe point. Il dira a cet effet, « les extrémes ne sont pas favorables au développement
spirituel » (Hegel, 2012, p.248). Les zones trop chaudes ou trop froides ne permettent pas a
I’homme d’étre libre et de tendre vers I'universel. Elles ne sont pas « le théatre de 1’histoire
universelle » (Hegel, 2012, p.249). Au contraire, elles le maintiennent dans la stupidite. Aristote
disait d’ailleurs que c’est uniquement lorsque les besoins primaires sont satisfaits que I’homme
peut prétendre tendre vers le supérieur, I’'universel. Pour Hegel, I’histoire nous montre que c’est
dans les zones tempérées que I’Esprit universel se manifeste et que 1’histoire universelle se
déroule. Il précise que « parmi les zones tempérées, c’est a son tour la zone nordique qui est
seule apte a remplir ce réle » (Hegel, 2012, p.249). Chez les peuples ou le climat est clément,
ces derniers sont libres puisque n’étant pas soumis a la matiére. Et partout ou les hommes sont
libres, il y a la présence de la raison, de I’Esprit, donc il y a histoire. C’est le cas de I’Occident
par exemple.

Cependant, la théorie de I’Histoire chez Hegel comporte a plusieurs égards des problémes.
D’une part elle est trop schématique et souvent quelque peu artificielle dans la mesure ou Hegel
applique partout et de maniére systématique le schéma dialectique. D’autre part, Hegel en faisant
de I’Idée le moteur de I’histoire tombe dans 1’idéalisme. Méme si pour lui, I’Idée devient Esprit
lorsqu’elle s’incarne concrétement dans une société donnée, il faut tout de méme reconnaitre que
I’Idée ou I’Esprit est trop abstrait. En plus de sa volonté d’occidentaliser I’histoire, on voit surgir
dans sa conception des théories racistes telles que le fait de considérer que ’esclavage éduque
les peuples noirs qui sont des peuples ahistoriques.

De ce fait, il fera I’objet d’une critique sévére de la part des matérialistes qui voient en lui un
idéaliste au sens strict du terme. En effet, pour Marx et Engels, ce n’est pas I’Esprit qui fait
I’histoire mais c’est la lutte des classes qui est le moteur de 1’histoire. IIs vont donc remplacer la
base idéaliste de Hegel par un fondement matérialiste, donc concret. Cela se comprend car « les
theses communistes ne reposent nullement sur des idées, des principes inventés ou découverts
par tel ou tel réformateur du monde. Elles ne sont que I’expression générale des conditions réelles
d’une lutte de classe existante, d’un mouvement historique qui s’opére sous nos yeux » (Marx et
Engels, 1983, p.51). Inspirés de la théorie hégélienne, Marx et Engels, dans Le Manifeste du
parti communiste, congoivent le mouvement historique comme une dialectique opposant deux
termes : la bourgeoisie et le prolétariat. Ce mouvement, selon eux, progresse vers sa résolution
finale. Alors les étapes du processus historique sont liées aux transformations économiques.
L’économie est donc pour Marx le vrai terrain ou I’histoire se déroule.

Réfléchissant sur les prémisses ou les conditions préalables qui produisent I’histoire, Marx
et Engels décident de ne pas partir des dogmes ou des spéculations mais des faits réels. C’est
ainsi que Marx et Engels (2016, p.21) diront : « les prémisses dont nous partons ne sont pas des
bases arbitraires, des dogmes ; ce sont des prémisses réelles dont on ne peut faire abstraction
qu’en imagination ». Donc, poursuivent-ils, « la condition premiére de toute histoire humaine
est tout naturellement I’existence d’étres humains vivants ». Ainsi, I’histoire de la nature et celle
des hommes sont liées, elles se conditionnent réciproguement car les hommes sont « des
individus réels et vivants » qui évoluent dans la nature c’est-a-dire dans « le monde extérieur
sensible » et agissent sur elle en la modifiant.

270



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
Cependant, ces présuppositions matérialistes de 1’histoire ne sont pas I’histoire. C’est certes
d’elles que découle la mise en marche de I’histoire mais elles ne sont pas pour autant I’histoire.
Dans son introduction aux Grundrisse, Marx nous dit que 1’histoire est le rapport actif du sujet
(I’humanité) avec I’objet (la nature). Le sujet et I’objet forment une unité contradictoire.

Représenter I’histoire dans sa totalité, tel est le projet scientifique de Marx et Engels
concernant la question de I’histoire. En effet, c’est « la société civile »2 qui est le véritable foyer
de toute I’histoire. Jean-Paul Sartre (1985, p.25) dira d’ailleurs que « le marxisme est vrai
rigoureusement si I’Histoire est totalisante ; il ne 1’est plus si I’histoire humaine se décompose
en une pluralité d’histoires particulieres ou si, de toute maniere, au sein du rapport d’immanence
qui caractérise le combat, la négation de chaque adversaire par 1’autre est par principe
détotalisante ». En d’autres termes, I’Histoire n’a de sens dans le marxisme que si et seulement
si elle est totalisante c’est-a-dire si I’histoire englobe toute 1’histoire humaine. Lorsque toutes
les luttes sont aliénées d’avance, méme s’il y a une prise de conscience progressive, cela est le
caractere de ce que Marx appelle la « pré-histoire ». Sartre (1985, p.99) expliquera alors que
« méme la lutte révolutionnaire produit ses fétiches et s’y aliéne ; méme au Parti communiste
on lutte a propos du sexe des anges ».

L’homme est la force motrice de I’histoire. Celle-Ci est « la succession des différentes
générations dont chacune exploite les matériaux, les capitaux, les forces productives qui lui sont
transmis par toutes les générations précédentes » (Marx et Engels, 2016, p.126).

Contrairement aux animaux qui trouvent leurs moyens d’existence dans la nature, les
hommes les produisent eux-mémes et la fagon dont ils produisent leurs moyens d’existence
refléte trés exactement ce qu’ils sont. C’est dans ce sens que Marx et Engels (2016, p.39)
affirment que : « le premier acte historique de ces individus, par lequel ils se distinguent des
animaux, n’est pas qu’ils pensent, mais qu’ils se mettent a produire leurs propres moyens
d’existence ». Ainsi, I’essence méme de ’homme change avec les différents modes de
production. Autrement dit, I’histoire de I’humanité évolue en fonction des modes et des rapports
de production. L’histoire va se dérouler en plusieurs phases. En fonction de la mani¢re dont
chaque production se fait, cela coincide avec un mode d’organisation sociale et politique. En
effet, aprés un communisme tribal primitif, la société a connu une succession de modes de
production, définis par les conditions techniques d’exploitation de la nature et par une certaine
division du travail, elle-méme organisée a partir de certains rapports de production, dont
découlent les rapports de classes.

Cependant, rien n’étant stable dans 1’Histoire, de nouvelles techniques apparaissent, qui
bouleversent les anciens rapports de production, et ainsi de suite... Les grandes étapes de la
production matérielle auxquelles le schéma de Marx s’applique sont les modes de production
tribale (propriété communautaire), antique (propriété collective), féodale (propriété par ordres
dans les campagnes et corporatives en ville) et bourgeoise (propriété mobiliere et salariat).
Ainsi, « I’histoire de toute société jusqu’a nos jours est I’histoire de luttes de classes » (Marx et
Engels, 1983, p.30). L’histoire et la lutte des classes se confondent. Les phases historiques
successives de la lutte des classes sont caractérisées par les couples oppresseurs et opprimés
suivants : « Homme libre et esclave, patricien et plébéien, baron et serf, maitre de jurande et
compagnon » (Marx et Engels, 1983, p.30) et avec le systeme capitaliste, nous avons une
opposition entre bourgeois et prolétaire. Mais I’humanité doit se diriger vers la disparition du

2 Elle embrasse ’ensemble des rapports matériels des individus a I’intérieur d’un stade de développement
déterminé des forces productives. Elle embrasse aussi I’ensemble de la vie commerciale et industrielle d’une étape
et déborde par 1a méme 1’Etat et la nation.

271



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
capitalisme. C’est-a-dire I’avénement d’une « société sans classes » et la sortie ou la fin de
I’histoire comme le soutien Marx. Mais, en est-on réellement arrivé a la fin de I’histoire,
d’autant plus que le systeme communiste a échoué ?

Héritier direct de Hegel et avec médiation de Kant, Marx a su renverser la conception
hégélienne. Si chez Hegel et Kant il y a une dimension métaphysique, chez Marx il y a I’aspect
politique et révolutionnaire. Mais, malgré cette différence, cela n’empéchera pas au marxisme
d’échapper a la critique de 1’eurocentrisme c’est-a-dire 1’idée selon laquelle 1I’Europe est le
centre. Eu égard a la place essentielle de 1’ Angleterre dans les ceuvres de Marx, nous pouvons
dire, avec Mamoussé Diagne, que certes « I’Europe constitue le centre » et « I’ Angleterre est le
centre de ce centre » (Revue sénégalaise de philosophie, n°12,1987, p.62). 1l faut comprendre
le mot « centre » a la fois du point de vue géographique c’est-a-dire le lieu ou Marx a vécu a
partir d’une période de sa vie et du point de vue théorique c’est-a-dire le modéle essentiel sur
lequel il se base pour analyser le systéme capitaliste. Cela se traduit par 1’idée d’historicisme
(Althusser, 2005, p.225) qui revient a dire que 1’histoire peut nous permettre de prédire le futur.

Dans la théorie marxienne de I’histoire, la succession des différentes phases de I’histoire et leur
dissolution ont réduit les différentes catégories sociales en deux classes antagonistes :
bourgeoisie et prolétariat. Marx et Engels (1983, p.49) expliquent que « toutes les sociétés
antérieures, nous I’avons vu, ont reposé sur I’antagonisme de classes oppressives et de classes
opprimées ». Mais, précisent-ils, maintenir une classe sous sa domination c’est en méme temps
assurer sa survie dans la servitude. Si dans I’histoire, par exemple, dans la période de servage, le
serf est arrivé a devenir membre de la communauteé et dans la société féodale, « le petit bourgeois
s’est ¢levé au rang de bourgeois », « I’ouvrier moderne au contraire, loin de s’élever avec le
progrés de I’industrie, déchoit de plus en plus au-dessous méme des conditions de vie de sa
propre classe » (Marx et Engels, 1983, p.49). Il y a donc avec I’antagonisme bourgeois /
prolétaire, une rupture dans le cours de I’histoire. En effet, la bourgeoisie en développant la
grande industrie, agrandit par le méme mouvement le prolétariat. Ce dernier s unit et s’organise
pour une lutte révolutionnaire. C’est dans ce sens que Marx et Engels (1983, p.50) affirment :
« la bourgeoisie produit avant tout ses propres fossoyeurs. Sa chute et la victoire du prolétariat
sont également inévitables ». En d’autres termes, la bourgeoisie en accentuant 1’exploitation des
prolétaires, pousse, sans le savoir, ces derniers a s’unir, & s’organiser et a aller a la lutte
révolutionnaire. Cette lutte révolutionnaire du prolétariat est une nécessité de 1’histoire. Donc la
bourgeoisie crée une armée de prolétaires qui va la conduire a sa propre perte. Apparait ainsi le
processus inéluctable de I’histoire.

Si I’on note chez la majorité des penseurs occidentaux du siecle des Lumiéres la volonté
d’occidentaliser le reste du monde et de poser I’Occident comme la référence, 1’horizon a suivre,
se dessine peu a peu chez les intellectuels de I’autre monde ¢’est-a-dire du monde non occidental
un travail de déconstruction, de désoccidentalisation, de décolonisation de la pensee, des savoirs.

2- D’un universel latéral a un prolétariat du monde

Contrairement a 1’idée d’européaniser le monde qu’on retrouve aussi chez Levinas, la
conférence de Bandung® marque un tournant décisif dans le processus de désoccidentalisation

3 Premiere conférence afro-asiatique, qui a eu lieu du 18 au 24 avril 1955 a Banbung sur 1’ile de Java. Elle a réuni
vingt-neuf pays dont la plupart sont depuis peu décolonisés ou appartiennent au tiers-monde. Cette conférence
rejette le racisme et le colonialisme.

2172



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3

du monde non occidental. C’est ainsi que Francis Fukuyama (2018, p.514) nous dit que « Kojéve
suggérait en plaisantant qu’au lieu de voir le Japon s’occidentaliser, on allait voir 1’Occident (y
compris la Russie) se japoniser (processus commencé, du reste, mais pas dans un sens que
Kojéve n’avait pas prévu) ». Cette idée est également présente chez Souleymane Bachir Diagne
qui précise que : « ce n’est pas que le monde ne s’européanise pas. C’est qu’il s’indianise aussi
bien, et se sinise, il s’africanise aussi... bref, il se créolise » (Les Ateliers de la pensée, 2017,
p.75). S’ouvre alors un air ou le savoir est décentré et a plusieurs foyers. Cet air est marqué par
I’échec sans précédent de la conception linéaire de I’histoire. De cet échec va naitre une
conception polycentrique de I’histoire universelle?. Dans cette conception il y a plusieurs foyers
historiques qui sont en interaction : donc la trajectoire n’est pas déterminée.

Méme si Cheikh Anta Diop est considéré comme un protagoniste incontournable de cette
délocalisation du foyer de la pensée, certains voient dans sa démarche une continuité du schéma
hégélien de I’histoire. En effet, pour les critiques de Cheikh Anta Diop, ce dernier en faisant de
I’Egypte le centre de I’histoire ne fait que remplacer I’Europe par I’Egypte. Ce qui nous fait
retomber dans une conception linéaire de I’histoire. Mais la démarche de Cheikh Anta Diop est-
elle réellement semblable a celle de Hegel ou des philosophies des Lumiéres ? Remplace-t-il
simplement I’Occident par 1’ Afrique ?

Certainement pas car Cheikh Anta Diop en posant I’Egypte comme le foyer philosophique,
intellectuel, historique ne fait en réalité qu’ouvrir plusieurs foyers historiques. Autrement dit,
avec Cheikh Anta Diop on a une démocratisation du savoir. C’est dans ce sens que Souleymane
Bachir Diagne soutient : « nous ne sommes pas une périphérie parce qu’il n'y a pas de centre »
(Les Ateliers de la pensée, 2017, p.74). En d’autres termes, il n’existe ni centre ni périphérie.

Dans une lettre d’Engels a K. Kautsky (Londres, le 12 septembre 1882), Engels écrit :

« les colonies proprement dites, c¢’est-a-dire les pays peuplés d’éléments de souche européenne,
le Canada, la Cap, I’ Australie, deviendront tous indépendants ; par contre, les pays sous simple
domination et peuplés d’indigénes, Inde, Algérie, les possessions hollandaises, portugaises et
espagnoles, devront étre pris en charge provisoirement par le prolétariat et conduits a
I’indépendance, aussi rapidement que possible ».

Pour Marx le prolétariat est universel. En effet, la classe prolétarienne est la seule qui n’a
aucun intérét particulier et qui existe pour tous les hommes car visant la réalisation de tous, sans
exceptions aucunes. Pour arriver a une réappropriation des productions, des biens par tous, il
faut, nous disent Marx et Engels (2019, p.98), qu’elle se fasse par :

« une union elle-méme obligatoirement universelle, en raison du caractere du prolétariat lui-
méme, par une révolution qui verra, d’une part, la chute de la puissance de 1’ancien mode de
production et d’échanges ainsi que 1’organisation sociale précédente, d’autre part, elle verra se
développer dans le prolétariat le caractére universel et 1’énergie nécessaire a I’accomplissement
de I’appropriation, une révolution enfin ou le prolétariat se débarrassera de tout ce qui lui reste
de sa position antérieure ».

4 En usant du concept de « polycentrisme historique », Bado Ndoye remet en question la conception linéaire de
’histoire ou I’idée d’un Esprit du monde au sens hégélien et montre I’existence d’une « polyphonie de récits, donc
une pluralité de centres qui interagissent dans une dynamique inchoative dont on ne peut a priori déterminer la
trajectoire ». Cf. Bado Ndoye « Senghor et Cheikh Anta Diop L’humanisme des Lumiéres en débat », in :
L’Afrique au cceur de la mondialisation : Hommage au Pr. Sémou Pathé Gueye, p.231.

273



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3

Pour que le prolétariat puisse renverser le systeme capitaliste et instaurer le communisme,
c’est-a-dire une société sans classes ou il y a la liberté de tous, il faut comme 1’ont si bien dit
Marx et Engels dans Le Manifeste du parti communiste 1’union de tous les prolétaires du monde,
¢’est-a-dire une unification du prolétariat. C’est ce caractére universel du prolétariat qui offre la
possibilité de 1’émancipation effective de toutes sortes d’aliénation. Il est universel dans la
mesure ou aprés sa victoire, il n’y aura aucune opposition de classe puisque les classes
n’existeront plus, donc plus d’aliénation. Contrairement aux mouvements précédents, le
prolétariat est « le mouvement de I’immense majorité dans I’intérét de 1I’immense majorité »
(Marx et Engels, 1983, p.48). Il est d’ailleurs selon Marx la seule classe qui « n’a a perdre que
ses chaines ». C’est la raison pour laquelle le prolétariat s’est fixé comme rdle de transformer un
monde injuste en un monde juste. Marx et Engels, dans Le Manifeste du Parti communiste,
posaient la question de la position entre les communistes et les prolétaires. Pour eux, « les
communistes ne forment pas un parti distinct opposé aux autres partis ouvriers. Ils n’ont point
d’intéréts qui divergent des intéréts de I’ensemble du prolétariat » (Marx et Engels, 1983, p.50).
Ainsi, ils préconisent un prolétariat universel qui a des intéréts universels. Les antagonistes de
classes englobent, selon Marx, toutes les autres formes d’aliénations telles que celles de race, de
genre qui sont secondaires. Or si le marxisme n’intégre pas cette dimension dans son approche,
c’est parce qu’il considére que les questions de race, quelques importantes qu’elles soient, sont
secondaires par rapport a ce qui seul est politiquement pertinent, c'est-a-dire I’universalité du
prolétariat. En d’autres termes, le capitalisme ayant unifié¢ la planéte et la marche de I’histoire
mondiale, il n’y a plus que des prolétaires et des bourgeois de par le monde, ce qui signifie que
les questions de race, de culture sont devenues secondaires, la contradiction principale qui
structure le systéme capitaliste étant I’antagonisme entre bourgeois et ouvrier.

Mais sont-elles réellement secondaires ? Le prolétariat est-il vraiment universel ?

Le prolétariat nous semble universel dans la mesure ou lorsque nous revisitons I’histoire nous
nous rendons compte que I’histoire de toute I’humanité est fondée sur 1’antagonisme de deux
entités dont les noms évoluent selon les périodes historiques. Par exemple, 1’antagonisme entre
la bourgeoisie et le prolétariat, dont parle Marx, parait aujourd’hui sous la forme d’une
opposition entre le patronat et les syndicats. L’antagonisme est universel car il a toujours existé
et durant toutes les époques. Il y a partout et de tout temps des oppresseurs et des opprimés (des
pauvres), et ces derniers ont pour ambition, a travers la lutte révolutionnaire, I’émancipation
humaine.

Mais sous 1’angle de Cedric J. Robinson, par exemple, le prolétariat n’est pas universel parce
qu’il ne prend pas en compte toutes les formes de discriminations. En effet, lorsque nous
analysons de pres la question de la race ainsi que la condition de la femme et des enfants, nous
nous apercevons que cette question de 1’universalité du prolétariat peut étre remise en cause car
le prolétariat prétend a I’universalité mais reléve du particulier. Cela se comprend lorsqu’on sait
que les marxistes blancs se sont servis de la notion de « classe » pour cacher leur complicité dans
I’oppression des noirs. Nous pouvons citer I’exemple de I’ Afrique du Sud ou des Noirs ont été
formés pour nier 1’oppression des Blancs et a la place accuser un « systeme abstrait et
impersonnel ». Aimé Césaire avait compris que le marxisme a éte utilisé, par certains, a des fins
racistes. En effet, dans sa lettre de démission du 24 octobre 1956 adressée a Maurice Thorez
(secrétaire général du parti communiste frangais de I’époque), Césaire critique les pratiques du
parti communiste francais en ces termes : « Que ce que je veux, c’est que le marxisme et le
communisme soient au service des peuples noirs, et non les peuples noirs au service du marxisme
et du communisme ». Il va, vers la fin de sa lettre, donner sa conception de ’universel. Son
universel est un «universel riche de tout le particulier, riche de tous les particuliers,
approfondissement et coexistence de tous les particuliers ».

274



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
On ne peut pas comprendre toute la portée de cette affirmation de Césaire si ’on n’a pas a
I’esprit le fait que pour Marx I’antagonisme principal qui mine le systéme capitaliste est celui
qui oppose bourgeois et prolétaire. Considérer que cet antagonisme est universel signifie que
les spécificités raciales et culturelles ainsi que les oppressions qu’elles induisent sont
secondaires et peuvent étre résolues uniquement dans le cadre de la lutte des classes.

Cependant un recul par rapport aux écrits de Marx nous permet de comprendre que les
inégalités ne se limitent pas seulement a celles de classe mais s’étendent a celles de race et de
genre. En effet, méme s’il est vrai que Marx a abord¢ la question du colonialisme (Marx, 2018,
pp.772-783), il faut dire qu’il a axé sa réflexion sur I’Inde et non sur I’Afrique et qu’il n’a pas
considéré la question de la race comme un élément déterminant justifiant I’exploitation. Il ne
s’agit donc pas, comme le dit Nadia Yala Kisukidi, de « substituer les questions identitaires et
raciales aux questions sociales, mais bel et bien a dire qu’il ne peut y avoir de combat contre
I’oppression capitaliste qui ne soit également un combat antiraciste » (Revue sénégalaise de
philosophie, n°20, 2019, p.174).

Si nous nous référons a ce qui se passe aujourd’hui au Sénégal, par exemple, nous voyons
que pour le méme emploi, il y a une différence de traitement de faveur entre des travailleurs de
sexe opposé. Certes la loi sénégalaise interdit toutes discriminations salariales entre hommes et
femmes mais dans les faits des écarts sont notés selon le genre surtout niveau des postes de
cadres. Aux USA, la méme situation est observable entre le salarié blanc et le salarié noir qui ne
bénéficient pas du méme traitement. Pire, les violences raciales demeurent aux USA un demi-
siecle apres la fin de la ségrégation raciale et apres 1’élection du premier noir président en 2008.
Les afro-américains sont, malheureusement, souvent victimes de discriminations, de violences
policieres. C’est le cas du meurtre racial de George Floyd le 25 mai 2020 par la police de
Minneapolis. Il faut juste souligner que cette bavure policiere a secoué¢ 1’humanité. Voila
pourquoi la lutte n’est plus 1’apanage des noirs mais un combat pour tout homme assoiffé de
justice. A travers ces exemples, nous voyons qu’aujourd’hui encore les questions de race, de
genre sont des formes de discriminations qui s’ajoutent a celles de classe.

Pour comprendre cela il faudrait comme nous y invite Léopold Sédar Senghor, dans Pour
une relecture africaine de Marx et Engels (1976), procéder a « une relecture africaine » des
ceuvres de Marx aussi bien celles dites de jeunesse que celles dites de maturité et de revoir le
mouvement de la pensée marxienne, de sa définition de I’homme, définition que nous pouvons
retrouver dans les Manuscrits de 1844 (ouvrage considéré comme le point de départ de la
philosophie propre a Marx). Et aussi réfléchir sur I’idée de I’homme qu’il laisse derriere lui a
la fin de son ceuvre ¢’est-a-dire Le Capital. Marx (1969, p.167) dira que « I’homme n’est pas
seulement un étre naturel, il est un é&tre naturel humain ; c¢’est-a-dire un étre qui est pour lui-
méme, donc un étre générique, et qu’il lui faut se confirmer et s’activer en tant que tel aussi
bien dans son étre que dans son savoir ». A travers ces propos, Marx nous fait comprendre que
I’homme est un étre de potentialités qui a besoin de s’accomplir.

Dés le début de son livre, intitulé Pour une relecture africaine de Marx et d 'Engels, Senghor
exhorte les africains a penser par eux-mémes et pour eux-mémes les textes fondamentaux de
Marx et Engels. Pour lui, ce qui doit le plus nous intéresser en tant qu’africains c’est « de savoir
si, dans la réalité, la « superstructure », ¢’est-a-dire les faits culturels, ne sont pas aussi agissants
- je ne dis pas « plus » - que les faits économiques » (Senghor, 1976, p.13). Il met ainsi en avant

275



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
la dimension sociale des écrits de Marx qu’on pensait avoir perdu avec la rédaction du Capital :
¢’est-a-dire I’ceuvre qui marque une Vvéritable « coupure épistémologique »°.

Cette idée apparait chez Frantz Fanon (1952, p.225) en ces termes : « Moi, I’homme de
couleur, je ne veux qu’une chose : que jamais I’instrument ne domine I’homme. Que cesse a
jamais 1’asservissement de I’homme par I’homme. C’est-a-dire de moi par un autre ». Il faut
toutefois reconnaitre avec Fanon que la lutte des classes, qui était censée combattre
I’oppression, a été un moyen trés efficace pour cacher 1’oppression raciale. Pire cette théorie
des classes a un fondement raciste ou nous dirons : « the foundation of class theory is anti-
black » pour reprendre les propos de Andile Mngxitama. 1l faut alors décoloniser et soumettre
la théorie de classe a une analyse antiraciste si nous voulons qu’elle serve les noirs.

Dans The Black Marxism, Cedric Robinson adresse une critique poignante au marxisme. Si
Marx voit le capitalisme comme une phase qui est née contre et apres le systeme féodal,
Robinson considére qu’il a vu le jour dans le systéme féodal lui-méme et que le capitalisme est
porteur de discriminations. C’est ce que Robinson appelle le « capitalisme racial ». Autrement
dit, capitalisme et racisme sont intrinséquement liés et tous les deux prennent naissance dans le
systeme féodal. En effet, pour lui le racisme est enraciné dans les structures sociales du
capitalisme. Pour illustrer son propos, Robinson va montrer comment les Irlandais étaient mal
traités et considérés comme inférieurs. Marx met 1’accent sur le role essentiel que 1’esclavage
puis la colonisation a jou¢ dans I’accumulation primitive du capital et la forte industrialisation
de I’Europe. Montrant le caractere inhumain de 1’esclavage et de la colonisation, Marx va réduire
toutes les inégalités a celles de classes.

En plus du fait de ne pas prendre en compte les inégalités de race, Marx n’envisage pas
¢galement la question du genre comme source d’aliénation. Et il ne prévoit pas non plus
I’existence de plusieurs inégalités chez une seule personne ou il considére plutdt que les autres
inégalites de race, de genre sont secondaires et integrent celle de classe. Cette importance de la
race et du genre fera 1’objet d’une analyse pertinente de la part de Kimberlé Crenshaw (juriste
noire américaine) avec son fameux terme d’« intersectionnalité » (créé en 1989). Elle considere
que les classes ne prennent pas en charge toutes les autres formes de discrimination. La notion
d’intersectionnalité désigne la situation de personnes subissant simultanément plusieurs formes
de domination ou de discrimination dans une société.

L’intersectionnalité permet d’intégrer les différences entre les femmes, permettant d’aller au-
dela de la notion méme de féminisme. En effet, sans nous attarder sur le féminisme, nous
pouvons dire que I’intersectionnalité nous permet de mettre en évidence les discriminations de
race, de genre, de classe, d’ethnicité, de religion et de prendre conscience de la possibilité de la
présence de toutes ces inégalités chez une seule et méme personne. Les oppressions ne sont pas
une simple addition mais elles sont imbriquées pour former un tout. Si nous prenons I’exemple
d’une femme noire, elle ne peut dissocier son expérience du sexisme et du racisme. Ce qui place
cette femme dans une situation différente de celle de la femme blanche et qui ne résulte pas de
la simple somme du sexisme et du racisme.

Kimberlé Crenshaw (« Demarginalizing the Intersection of Race and Sex: A Black Feminist
Critique of Antidscrimination Doctrine, Feminist Theory and Antiracist Politics », University of
Chicago Legal Forum, Issue 1, 1989, p.149) explique ce phénomene par une métaphore : «
Considérons une analogie avec le trafic de voitures dans une intersection, venant et allant dans
toutes les directions. [...] Ce n’est pas toujours facile de reconstruire un accident : parfois les

5 Pour reprendre 1’expression de Gaston Bachelard.

276



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
traces de dérapages et les blessures indiquent simplement que tout s’est passé simultanément,
rendant impossible de déterminer quel conducteur a causé quelle blessure ».

Par exemple une femme noire musulmane de classe moyenne vivant en Occident peut subir a la
fois cing sortes de discrimination : elle peut étre victime de sexisme, de racisme, d’islamophobie,
d’inégalité de classe et de xénophobie.

Dans Sexe, race, classe pour une épistémologie de la domination, Elsa Dorlin fonde ses
recherches sur le terme de « I’intersectionnalité » et s’interroge sur les différents outils critiques
pour penser I’articulation des rapports de pouvoir et leur mode propre de catégorisation. En effet,
cet ouvrage permet, a partir de matériaux historiques et empiriques variés, de comprendre
comment les sciences humaines, sociales et politiques problématisent et analysent les rapports
de pouvoir du point de vue de leurs multiples expressions et imbrications : de genre, de sexe, de
race, de classe.

Conclusion

En définitive nous pouvons affirmer que la conception marxienne de 1’universalité du
prolétariat est réductionniste dans la mesure ou elle ne prend pas en charge toutes les
discriminations. Cette question de 1’universel est au centre de ’analyse d’Etienne Balibar dans
son ouvrage intitulé Des Universels, Essais et conférences. Cette notion est aujourd’hui tellement
controversée. On congoit souvent un concept comme universel alors qu’il est de 1’ordre du
particulier. Selon Balibar, ’universel tout en étant un facteur unificateur est en méme temps une
source de conflits entre les étres humains et avec eux-mémes. Cependant, ce n’est pas parce que
le terme est équivoque ou qu’il est suspecté de servir le racisme qu’il faut en finir avec lui. Une
telle attitude reviendrait a mettre aussi un terme a 1’égalité, c’est-a-dire ni objectifs communs ni
idéaux communs (par exemple 1’idéal commun d’émancipation)®. Que faut-il alors faire ? Selon
Balibar, la solution n’est pas de tourner le dos a 1’universel. En fait, pour lui, le particulier est
revendiqué dans la modalité de I’universel. Tout énoncé universel s’inscrit nécessairement dans
un espace géographique et dans un cadre historique, en un mot dans une civilisation. Il faut donc
penser a une universalité de différence (de culture, de genre, de race, de religion...) c’est-a-dire
une universalité plurielle.

Pour que le prolétariat soit vraiment universel, ne faudrait-il pas penser a une universalité
plurielle du prolétariat ? Autrement dit, le prolétariat doit-il intégrer la différence pour pouvoir
tendre vers 1’universalité ? Nous pensons que le prolétariat doit intégrer dans sa lutte les autres
formes de discriminations et en faire des antagonismes essentiels au méme titre que celui de
classe. Il doit également tenir compte des différences culturelles et des réalités économiques et
sociales.

Et c’est comme cela uniquement que nous aurons, comme le dit Immanuel Wallerstein, « un
universel vraiment universel ».

Le prolétariat ne doit plus tendre vers un universel « de surplomb » ¢’est-a-dire un universel
vertical qui fait de I’Europe le centre. Il doit tendre vers un « universel latéral » pour reprendre

611 faut également savoir qu’on peut se servir de ’universel, par exemple la Déclaration universelle des droits de
I’Homme, pour lutter contre les inégalités. Au contraire c’est le retour du nationalisme qui provoque
I’augmentation considérable du racisme.

277



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
I’expression de Maurice Merleau-Ponty. Dans ce cas de figure le prolétariat sera un prolétariat
pluriel ou il n’y aura ni centre ni périphérie.

Références bibliographiques
ALTHUSSER Louis, 2005, Pour Marx, La Découverte.
DORLIN Elsa, 2009, Sexe, race, classe, pour une épistémologie de la domination, PUF.
FANON Frantz, 1952, Peau noire, masques blancs, Editions du Seuil.
FUKUYAMA Francis, 2018, La fin de [ histoire et le dernier homme, Flammarion.

HEGEL Georg Wilhelm Friedrich, 2016, La raison dans [’histoire, Pocket.

MARX Karl, 2008, Le Capital, Livre I, Gallimard.

MARX Karl, 1996, Manuscrits de 1844, Garnier Flammarion.

MARX Karl /ENGELS Friedrich, 2016, L "idéologie allemande, Editions Nathan.
MARX Karl / ENGELS Friedrich, 1983, Le manifeste du parti communiste, Editions
Sociales.

ROBINSON Cedric J., 2000, Black Marxism, The University of North Carolina Press (UNC
Press).

SARTRE Jean-Paul, 1985, La critique de la raison dialectique, Tome Il (inachevé) :
L’intelligibilité de I’Histoire, Gallimard.

SENGHOR Leéopold Sédar, 1976, Pour une relecture africaine de Marx et d’Engels, N.E.A.

L’Afrique au cceur de la mondialisation, 2016, Hommage au Pr. Sémou Pathé Gueye, sous
la direction de Oumar Dia, Collection Universitaf, Quebec : Editions Presses Panafricaines.

Les Ateliers de la pensée, 2007, sous la direction de Achille MBEMBE et Felwine SARR,
Ecrire I’ Afrique — Monde, Dakar, Sénégal : Jimsaan.

Revue senégalaise de philosophie, 2009, Penser 1’humain, UCAD, Département de
Philosophie, revue semestrielle, n°20.

Revue sénégalaise de philosophie, 1987, Célébration du centenaire de la mort de Karl Marx,
Les Nouvelles Editions Africaines, n°12.

2178



