Acta Sunn-Xalaat Supplementum
Faculté des Lettres et Sciences Humaines
Université Cheikh Anta Diop de Dakar

Acta SUNU XALAAT Supplementum

N° 3, Décembre 2025, PP. 22-41.

La magie dans 'Egypte ancienne : un savoir

sacre au service du pouvoir pharaonique

Auteur : Dr Fabrice-Alain Davy Yao MENE,
Université Félix Houphouét-Boigny,
Abidjan, Cote d’Ivoire

ISSN : 2772-2104 — ACTA N° 3, Décembre 2025 — Acta Sunu-Xalaat Supplementum — Faculté des Lettres et Sciences
Humames Unlver51te Cheikh Anta Diop de Dakar

supplements/ — ACI'ANn'ero3/Ibcm‘l:re 2025


https://afrosciences-antiquity.com/revue-africaine-des-sciences-de-lantiquite-sunu-xalaat/sunu-xalaat-supplements/
https://afrosciences-antiquity.com/revue-africaine-des-sciences-de-lantiquite-sunu-xalaat/sunu-xalaat-supplements/

ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3

Résumé : Ecrire sur la magie dans la civilisation égyptienne n’est pas un fait nouveau d’autant
plus que des réflexions sur son utilisation dans la médecine, son intérét dans des rituels
funéraires pour le bien des vivants ici-bas et des défunts dans 1’au-dela, sans oublier le processus
de sa mise en action ont été I’objet de débats. Il est, donc, clair que la magie tenait une place
extrémement importante dans la société et la vie quotidienne des anciens égyptiens. En
analysant les écrits sur le pouvoir du souverain, on se rend compte que la magie a toute sa place
dans I’exercice de ce pouvoir royale. Quel est donc son mandat dans la pratique du pouvoir ?

L’objectif de cette ébauche est de prouver qu’en plus de son caractére sacré, la fonction
de nesout était étroitement lié a la magie, qui est aussi un savoir sacreé, a travers rituels,
pratiques, objets et actions diverses, visant la continuité et la stabilité du pouvoir royal.

Cette étude, a la lumiére de sources textuelles, de preuves archéologiques et d’analyses
de nombreux papyrus prouvent I’attachement du souverain a la magie, qui, de plus, est au

service du pouvoir pharaonique.

Abstract : Writing about magic in Egyptian civilisation is nothing new, especially since
reflections on its use in medicine, its importance in funeral rituals for the benefit of the living
here on earth and the dead in the afterlife, not to mention the process of its implementation,
have been the subject of debate. It is therefore clear that magic played an extremely important
role in the society and daily life of the ancient Egyptians. Analysing writings on the power of
the sovereign, we realise that magic had an important place in the exercise of this royal power.
What, then, is its role in the exercise of power?

The aim of this draft is to prove that, in addition to its sacred nature, the function of
nesout was closely linked to magic, which is also a sacred knowledge, through rituals, practices,
objects and various actions aimed at the continuity and stability of royal power.

This study, in the light of textual sources, archaeological evidence and analyses of numerous
papyri, proves the sovereign's attachment to magic, which, moreover, is at the service of

pharaonic power.

Mots clés : Egypte ancienne, magie, pouvoir, sacré, tradition.

Keywords: Ancient Egypt, magic, power, sacred, tradition.

23



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
INTRODUCTION

Dans I’analyse de I’existence des différents pouvoirs de la civilisation pharaonique, les
observateurs distinguent depuis les débuts, une bonne collaboration entre le pouvoir politique
et le pouvoir religieux, partant, une fusion entre le sacré et le politique. Le nesout, dans
I’accomplissement de ses taches traditionnelles, combine ces deux pouvoirs et a besoin d’une
force supplémentaire pour les mener a bien. En tant que représentant des dieux sur terre et
garant de I’ordre originel établi, le nesout utilise, au besoin, la magie pour faire respecter les
recommandations des dieux ici-bas. Généralement, I’utilisation de la magie dans la gestion
politique et administrative, s’accompagne de rites et rituels tant défensifs qu’offensifs
favorisant la stabilité de 1I’Etat dans toute sa composante.

La notion de magie ou heka est, non seulement, profondément ancrée dans la vie
quotidienne et les principes fondamentaux des anciens égyptiens, mais occupe également, une
place de choix dans ce monde ou les dieux, les hommes et les forces invisibles cohabitent. Heka
est sans doute, une figure du savoir divin, que le souverain qui en est le premier praticien, doit
maitriser afin de garantir I’ordre cosmique et Iégitimer son pouvoir royal. Soulignons que le
pouvoir dans I’Egypte pharaonique est par essence, d’origine divine. Il repose sur la capacité a
fournir a la société une aide spirituelle et matérielle. Incarné par le nesout qui est le détenteur
d’un pouvoir divin, identifié aux dieux de I’Egypte antique et divinisé par les anciens Egyptiens
eux-mémes (Mene Yao Fabrice-Alain D., 2022, p.142), le roi assure cette tache par sa capacité
magique a assujettir les forces invisibles et domestiquer celles du monde visible. La magie
apparait ainsi comme le moyen de domination, d’affirmation et de controle usité par 1’Etat
pharaonique afin d’annihiler les menaces intérieures et extérieures pour garantir la stabilité dans
le royaume.

Dans le cadre d’études impliquant la magie, plusieurs auteurs ont consacrés leurs
travaux a analyser son utilisation dans la marche du défunt vers 1’au-dela, sur son réle dans la
médecine et le bien étre des egyptiens sans oublier les différents processus de mise en action de
ce savoir. Dans son ouvrage Ancient Egyptian magic, paru en 1981, Bob Brier attire notre
attention sur l’utilisation et I’impact de la magie dans la médecine égyptienne. Il releve
I’importance du role de certaines divinités, comme Thot par exemple, associées a la magie et
invoqué par les prétes dans la lutte contre plusieurs d’entre elles (Bob Brier, 1981, pp. 56-58).

Quelques années plus tard, William Lace, réalise un ouvrage qui se prononce sur les
actes de la magie dans le rituel de la momification et son role dans la vie d’outre-tombe du

défunt. Au cours de ce processus, des prieres magiques sont prononceées, lorsque les visceres

24



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
du défunt sont placés dans des vases canopes associées a des dieux dans 1’objectif que ceux-ci,
de par la magie les protegent afin que ce dernier puisse en disposer dans I’au-dela (William
Lace, 2013).

Panagiolis Kousoulis, dans un ouvrage consacré a la limite entre le démoniaque et le
divin, ouvre une lucarne sur le r6le de la magie contre les mauvais esprits et les démons. A cet
égard, il soutient que la magie constituait un moyen privilégié pour exercer une autorité sur les
esprits et démons malfaisants, responsables des malheurs infligés aux vivants comme aux
morts. Ces entités semaient maladies et infortunes, et, dans le cas des défunts, leur dérobaient
les formules sacrées indispensables a la continuité de la vie dans 1’au-dela (Panagiolis
Kousoulis, 2011).

Géraldine Pinch trouve pertinent de distinguer la magie funéraire, la magie de rituelle
pratiquée dans les temples et la magie quotidienne pratiquée pour le compte de particulier. Elle
insiste sur la nature des rois égyptiens qui posseéderaient automatiquement, selon elle, le heka
(Géraldine Pinch, 1994, p. 13). Ces études ont mis en valeur une particularité originale de la
civilisation égyptienne, I’utilisation de la magie dans pratiquement I’ensemble des domaines
qui régissent la vie en Egypte. La percevoir, donc, comme une science sacrée fondée sur la
connaissance des lois divines au service du pouvoir est approprié, puisque le nesout ne s’en
privait guere dans la gestion quotidienne du royaume. Dans un tel contexte, la problématique
se fonde sur I’importance des paroles et actes magiques exécutés par le roi pour le compte du
royaume.

Cette étude se propose de montrer non seulement que la magie est un don des dieux,
mais également que ces paroles magiques commandées par le souverain lui donnent une
influence active sur les étres et les choses en faveur des égyptiens. La démarche
méthodologique suivie prend en compte la mobilisation et I’analyse des textes funéraires
égyptiens, des sources archéologiques et plusieurs papyri retrouvés dans la vallée du Nil. Nous
analyserons d’entrée ’origine divine et cosmique de la magie dans I’Egypte ancienne. Dans un
second point, nous examinerons les attributs et les actions magiques du nesout et nous
conclurons sur ce qui nous parait étre le facteur explicatif de la magie au service du pouvoir

étatique.

1. L’origine divine et cosmique de la magie dans I’Egypte ancienne
Se prononcer sur la magie et son origine dans 1’Egypte ancienne, revient a se poser des

questions sur les fondements de cette civilisation et sur les différentes cosmogonies qui la

25



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
compose. Selon les textes et incantations écrites associés aux objets comme les amulettes,
retrouvées dans toute I’Egypte, la magie existe depuis la IV millénaire avant notre ére et s’est
établi sur pres de 4500 ans (Géraldine Pinch, 1994, p. 9). Si nous voulons en savoir plus sur
I’origine de la magie, il faut résolument analyser les principes de la magie, les divinités
associées et s’intéresser a la notion de Heka qui est considérée comme une force créatrice au

sein des cosmogonies relatives a la création (Robert K. Ritner, 2010, p. 101).
1.1 La notion de heka et les principes de la magie égyptienne.

La notion de heka a suscité, au niveau de sa signification et de sa nature, une attention
particuliere de la part de certains égyptologues. Déja dans les textes des pyramides, qui
renferment les plus anciennes formules religieuses gravées en morceaux dans les parois des
pyramides royales de I’ Ancien Empire a partir du régne du souverain Ounas, dernier roi de la
Ve dynastie, cette notion apparait. Bien plus tard, dans les textes des sarcophages qui sont une
réplique avec quelques modifications des textes des pyramides, la notion de heka persiste et est
percue comme une entité antérieure aux dieux. Dans la formule 261 des textes des sarcophages,
heka dit ceci : « A moi appartenait I’univers avant que vous, les dieux, n’ayez vu le jour. Vous
8tes venus apres parce que je suis Heka »*. Cette déclaration confirme son antériorité sur
d’autres dieux, puisque selon le texte, heka existait avant la mise en place de I'univers et de
certaines divinités, ce qui fait de lui, par ricochet, une entité présente et qui est a I’origine de la
création et de la mise en place des éléments qui composent le cosmos.

En plus d’étre un principe premier dans la cosmogonie égyptienne, le mot Heka désigne
a la fois la magie et sans doute la divinité qui I’incarne. David Rankine insiste sur cette nature
double de Heka en affirmant : « En plus d’étre le terme pour la magie, Heka était un dieu, il
était en fait le dieu de la magie » (David Rankine, 2006, p. 13). En effet, la notion de heka
définie par la magie est pratiquement acceptée dans I’historiographie égyptienne par contre,
Bob Brier soutient que Heka est une force en action plutot qu’une divinité. Il s’agit pour lui de
I’énergie primordiale (Bob Brier, 1981, p. 38). La démonstration de Bob Brier est pour nous,
une mauvaise interprétation. En effet, en tant que divinité Heka n’a certes pas eu de temple en
son honneur, mais des recherches plus récentes prouvent qu’il avait un clergé et des sanctuaires
lui étaient dédiés en Basse-Egypte (Géraldine Pinch, 1994, p. 11). En tant que divinité, Heka
prend par moment la forme d’un enfant pour symboliser I’émergence d’une nouvelle vie et

pouvait étre identifié au créateur lui-méme (Géraldine Pinch, 1994, p. 10). En reéalité, Heka

1 paul BARGUET, Les textes des sarcophages Egyptiens du Moyen Empire, Paris, Cerf, 1986, p.115
26



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
est le dieu de la magie, de la médecine et de la personnification de cette magie. Il désigne la
divinité, le concept et la pratique de la magie, qui se vérifie par 1’'usage d’action et de savoir
magique dans la pratique de la médecine (Joshua J. Mark, 2017, p.2).

La notion de Heka ou magie fonctionne selon des lois qui s’appuient sur les croyances
ancestrales de la civilisation égyptienne. Selon 1’historiographie et 1’analyse de plusieurs
auteurs sur la magie dans I’Egypte antique, nous distinguons un certain nombre de principes
auxquels nous avons celui de la répétition. Cette loi, est susceptible, en tout état de cause, en
répétant les faits qui ont agi une premiere fois, de faire reproduire le résultat constaté dans le
passé. Alexandre Moret dépeint ce principe comme une imitation de causes passées pour
produire les mémes effets (Alexandre Moret, 2005, p.5).

Le principe de I’identification est important pour la mise en ceuvre des actions magiques
dans ’Egypte ancienne. Ce principe magique est visible au chapitre 39 du livre des morts. En
effet, le défunt soit 1’Osiris N s’identifie aux divinités en vue de pouvoir bénéficier de la
puissance magique de ceux-ci. Il dit ceci : « Je suis Ra, je sors de [’horizon contre mes ennemis
[...] Je me dresse en Horus [...] »*. S’identifier a un dieu est un moyen pour obliger la divinité
a intervenir magiquement en sa faveur grace a la parole magique. Aussi, pour lutter contre le
crocodile dans I’eau, 1’Osiris N n’hésite pas a s’identifier au dieu Amon : « arréte-toi crocodile,
fils de Soutekh! Que I'eau soit pour toi la flamme ardente! Tiens ! Je suis Amon, le taureau de
ma mere » (Francois Lexa, 1925, p. 38). La loi d’identification permet a la fois aux défunts, aux
souverains, aux magiciens et a la population de réaliser, au besoin, les prouesses dans lesquelles
la magie intervient.

Une autre loi fondamentale de la magie égyptienne est celle du nom. Pour les anciens
égyptiens, le pouvoir d’un étre se trouve dans son nom et quicongque connait ce nom, avait la
capacité d’agir ou d’influencer la destinée de cette entité. Par mesure de prudence, ne pas
divulguer son nom, était un moyen de se protéger des attaques magiques ou de conserver ses
aptitudes magiques (Joseph Toledano, 2004, p.38). Sans le nom, il est impossible d’attenter une
opération magique contre ou en faveur de quelqu’un. Le nom contient les informations
magiques de la personne, sans le nom, la parole magique ou le remede ne peut s’actionner. Le
nom renferme donc une puissance magique et prononcer ce nom serait une forme de libération

de ce pouvoir (Christina Riggs, 2020, p. 38). La notion de héka ou magie égyptienne est

2 paul BARGUET, Op.cit., pp.165-166

27



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
d’origine divine et repose sur des croyances en des divinités qui catégorisent les différentes

formes de magies.

1.2 Les divinités et les formes de magie

Dans la civilisation égyptienne plusieurs dieux utilisaient des pouvoirs magiques pour
garantir la guérison de plusieurs maladies ; pour protéger les populations et le pays entier ; pour
dominer les pays étrangers et les forces du chaos hostile au bien-étre. Ces dieux occupaient une
place essentielle dans la tradition et la pensée symbolique de 1’Egypte pharaonique. Plusieurs
divinités respectées dans 1’Egypte ancienne et associés a la magie ont contribuées a faire
accepter dans 1’imagerie populaire que la magie est une forme de pouvoir sacrée et d’essence
divine.

Parmi ces divinités, nous analyserons essentiellement les actions de trois principales
dont le dieu Thot, qui préside a la ville d’Hermopolis. Dieu égyptien de la sagesse et de
1I’écriture, il est représenté sous la forme d’un homme a téte d’ibis ou sous la forme d’un babouin
tenant une palette de scribe et un pinceau a la main. Il était considéré comme le maitre de la
Heka et vénéré en tant que patron des scribes et des magiciens. Geraldine Pinch confirme les
valeurs magiques attribuées a Thot en ces termes : « The god who possessed the power of heka
more than any other male deity was Thoth. His temple at Hermopolis had a library which was
famous for its ancient record and books of magic. Thoth was said to be the inventor of both
magic and writing and he was the patron deity of scribes » (Geraldine Pinch, 1994, p. 29).
Selon I’auteur, Thot apparait comme la divinité la plus étroitement associée a la magie. Il
possédait des écrits relatifs a cette pratique et était percu comme son initiateur. Claire Lalouette
est plus précise en affirmant que « Thot est considéré comme le maitre magicien, qui connait
les formules de vies tenues dans un lieu secret, lesquelles permettaient tant la guérison d’une
Maladie que [’enchantement du monde » (Claire Lalouette, 2004, pp. 46-47). En tant que scribe
divin et maitre de I’écriture, il était, non seulement, considéré comme 1’auteur des textes et
écrits magiques, mais aussi associé a la magie curative en vertu de son réle mythique dans la
guérison de I’ceil d’Horus (Wallis Budge, 2001, pp.137-150).

Réputé pour sa maitrise de la parole, chose tres importante dans la magie égyptienne,
Thot avait un role important dans 1’activation des rites et cette activation était censée se produire

par la prononciation de paroles sacrées. En faisant de la parole une vérité, il donne force a tout

28



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
ce qui est dit. Dans le chapitre premier du livre des morts, /’Osiris N en s’identifiant a Thot
déclare : « Je suis Thot qui fait &tre vérité la parole »®.

Une autre divinité majeure de la magie égyptienne est Isis. Elle est I’épouse d’Osiris et
la mere d’Horus. Elle est représentée sous la forme d’une femme portant un trone sur la téte,
parfois avec des ailes déployées. Elle est I’une des divinités, avec Thot a porter le titre de Weret
hekau®. Les mentions d’Isis en tant que magicienne ne font pas défaut dans les textes égyptiens.
Le plus célebre d’entre eux est sirement celui contenu dans le papyrus de Turin racontant
comment Isis utilisa sa magie pour guérir le dieu créateur Ré. Le dieu ayant été victime d’une
morsure de serpent (morsure occasionnée par Isis elle-méme) demanda 1’aide de la déesse afin
d’échapper au venin du reptile. Isis, douée de sa magie, réussit a I’en délivrer en compensation
de la connaissance du nom secret de Ré (Francois Lexa, 1925, pp. 45-49).

En plus de Thot et Isis, il faut compter le dieu Ptah qui préside a la ville de Memphis
parmi ces trois principales divinités liées a la magie. Il est représenté sous la forme d’un homme
momifié tenant un sceptre a la main. L’historiographie sur la magie ne le mentionne pas assez,
pourtant, il a un réle assez essentiel dans la magie égyptienne. En effet, deux éléments prouvent
son influence dans la pratique de la magie. Dans un premier temps, c’est I'utilisation de la
parole dans la magie, parfaitement maitrisée par Ptah, qui selon la cosmogonie Memphite crée
le monde par la parole et en second lieu, en tant que dieu des artisans il est le patron de ces
derniers qui interviennent dans la fabrication des amulettes, utiles dans 1’office.

Dans le Conte intitulé I’aventure de Satmi-Khamois avec les momies, il est dit de Satmi
le grand prétre de Ptah qu’« il connaissait les vertus des amulettes et des talismans, il
s 'entendait a les composer et a rédiger des écrits puissants...» (Gaston Maspero, 1911, pp.232-
233). Ce texte prouve I’implication du dieu Ptah de ses prétres et de ses artisans dans la
conception des symboles et objets employés pour réaliser les tours magiques.

Dans la pratique et selon les sources égyptiennes de toutes les époques, nous percevons
la magie protectrice, la magie funeraire et la magie royale et rituelle. La magie de protection est
le domaine le plus vaste des sciences magiques egyptiennes. Elle permet d’éviter les maladies
ou de s’en débarrasser. De lutter contre les bétes venimeuses et les forces du chaos. Les textes
des pyramides nous rapportent de nombreuses mentions de rites magiques contre les serpents

et les scorpions. La magie funéraire est destinée a assurer la survie du défunt dans 1’au-dela.

3 Paul PIERRET, 1882, Le livre des morts des anciens égyptiens, Paris, Ernest le Roux, p.5.
4 Weret Hekau est une expression égyptienne désignant littéralement « grand ou grande de magie ». C’est une
épithéte rattachée a plusieurs divinités notamment Thot et Isis.

29



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
Pour preuve, nous pouvons trouver dans les textes du livre des morts ou de la sortie au jour, un
ensemble de formules magiques qui permettaient au défunt de naviguer dans 1’au-dela et
d’accéder a la vie eternelle. Enfin la magie royale et rituelle est utilisée pour maintenir 1’ordre
cosmique et garantir la prospérité du royaume. Elle est officiellement I’apanage du souverain

qui est le premier des magiciens du royaume.

2. Les attributs et les actions magiques du nesout.

Considéré comme une divinité, la perception des anciens égyptiens sur le nesout va au-
dela de celui d’un simple chef politique. Il est le garant de ’ordre cosmique, 1’intermédiaire
entre les hommes et les dieux et le représentant des dieux sur terre. Son pouvoir repose autant
sur des attributs physiques que magiques d’autant plus que la magie occupe une place
considérable au sein de 1’idéologie royale. Cette dimension magique s’exprime a travers des
objets chargés d’énergie magique. Chacun d’eux est investi d’un pouvoir magique précis
agissant dans la lutte contre les forces maléfiques. Leur usage au quotidien témoigne du réle
central de la magie dans 1’exercice du pouvoir royal. Au-dela de cette symbolique, le nesout est

aussi un adepte des rites et rituels journalier.

2.1 Les attributs royaux a caractere magique.

La majorité des attributs du souverain arrive a symboliser son caractere sacré et
magique, mais nous allons nous intéresser aux plus significatifs. Le pouvoir monarchique
s’exprime a travers des symboles chargés de sens et qui en viennent a le symboliser. Selon Toby
A.H.Wilkinson (1999, p. 186), les trones, les couronnes et les sceptres dans 1’ Egypte ancienne
ont un double réle : puissance et protection. Le nesout les re¢oit lors du rite d’intronisation et
les emporte avec lui jusque dans son sarcophage. La couronne est I’un des attributs les plus
symboligues de la royauté. Trois couronnes sont attestées depuis la premiére dynastie (Toby
A.H.Wilkinson, 1999, p. 192). La couronne blanche, la couronne rouge et la double couronne
ou pschent. Plus que de simples ornements, les deux couronnes sont imprégnées de
significations symboliques et magiques ponctuées par vénération comme des objets de cultes
(Toby A.H.Wilkinson, 1999, p. 196).

La couronne blanche nommé Hedjet, qui représente la Haute-Egypte, est souvent décrite
dans les textes comme une source de pureté, de lumiere divine, elle légitime magiquement
I’influence du nesout sur la Haute Egypte. Cette couronne était la manifestation de la puissance

magique de la déesse Nekhbet, déesse vautour, protectrice de la Haute Egypte. La déesse

30



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3

Nekhbet recevait des adorations quotidiennes, comme attesté dans le papyrus Golenischeff et
était nommeée « la grande magicienne du Sud», preuve de son lien étroit avec la magie (André
Barucq, 1980, pp. 56-57). Cela implique que la couronne blanche détenait et canalisait 1’énergie
magique lié au territoire Sud sous autorité pharaonique. La couronne rouge (Deshret), symbole
de la Basse Egypte ou encore du delta, porte en elle une énergie plus vive, plus défensive, la
couleur rouge ayant une connotation guerriére dans la société égyptienne (Robert Ritner, 1993,
p. 147). Cette couronne est associée a la déesse cobra, Ouadjet, qui porte le nom de « grande
magicienne du Nord », toujours en référence avec son lien étroit avec la magie. Elle montre que
le roi contr6le politiguement mais aussi magiquement cette portion du territoire. En plus d’étre
des marqueurs de qualités et géographiques, ces couronnes indiquent les principaux roles du
nesout. La couronne blanche, repousse le désordre (isfet) en massacrant les ennemis de I’Egypte
et la couronne rouge indique la fonction rituelle du nesout, amene la prospérité en arpentant les
champs et en recensant des troupeaux de I’Egypte (Bernadette Menu, 2004, p. 91).

Le nesout dans ses fonctions de seigneur du Double Pays, arbore naturellement la double
couronne qui est le développement logique de la combinaison des couronnes rouge et blanche
(Toby A.H.Wilkinson, 1999, p.197). L’association de ces deux couronnes appelées Pschent
porte en lui une charge magique trés particuliére qui unit magiquement les deux territoires en
un seul, sous la protection du souverain. Le pschent est un outil d’union non seulement politique
mais aussi cosmique et magique. Le pharaon portant cette couronne devient I’incarnation
magique de I’unification de la royauté. Sur le pschent, on apergoit I’uraeus ou cobra prét a
attaquer les ennemis du nesout (Mene Yao Fabrice Alain Davy, 2019, p. 94). S’il y a un élément
qui concentre a lui seul la force et I’agressivité du pouvoir royal pharaonique c’est bien 1’uraeus,
le cobra sacré qui se dresse sur le front du souverain. Selon John Currid (1997, p. 89), ’uraeus,
objet inanimé que 1’on croyait énergisé par la souveraineté et la puissance divine, est venu a
étre considéré comme 1’embléme de la puissance du nesout. Voici un extrait de ses propos :

« Le diademe a créte de serpent de pharaon symbolisait toute la puissance, la
souveraineté et la magie dont les dieux dotaient le roi. C’était I’embléme de sa
force divine. En reconnaissance de son pouvoir, le pharaon nouvellement
intronisé s’adressait a la couronne d’uracus : O Couronne Rouge, 6 Inu, O
Grand, O Magicien, O Serpent de Feu ! Qu’il y ait de la terreur 2 mon égard
comme de la terreur. Qu’il y ait de moi une crainte comme une crainte de toi.
Qu’il y ait de la crainte pour moi comme de la crainte pour toi. Laissez-moi
gouverner, un chef des vivants. Permettez-moi d’étre puissant, un chef d’esprits
» (John Currid, 1997, p.92).

Les textes décrivent I’uraecus comme capable de cracher du feu, brdler les ennemis

visibles comme invisibles. L uraeus est aussi appelé la flamme Nesret (André Barucq, 1980, p.

31



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
57), qui ne se contente pas de défendre le nesout contre ses ennemis, il les attaquait, suscitait la
peur et manifestait le pouvoir magique du roi.

En plus des couronnes nous avons des sceptres et des sandales du nesout qui sont des
attributs royaux a caractere magique. Dés la période dynastique, deux sceptres mettent un
accent particulier sur des aspects précis de 1’autorité du souverain (Toby A. H. Wilkinson, 1999,
p. 189). Il s’agit des sceptres heqa et nekhekh. Le sceptre hega est un baton avec une extrémité
recourbée. 1l symbole la régle et représente la crosse du berger. Le flagellum ou nekhekh est
représenté sur les plus anciennes représentations du cérémonial royal, ce qui en fait de lui, I’un
des plus anciens symboles de I’office royal. Trés souvent, considéré comme un chasse-mouche,
ce qui est discutable, il sert a donner des coups aux bovidés (Toby A. H. Wilkinson, 1999, pp.
189-190). Utilisé depuis les époques tardives comme insigne de la royauté, il sert, selon Isabelle
Franco (1999, p. 228), a partir de la deuxieme dynastie, comme symbole général d’autorité. Le
Nékhekh représente en effet, la protection spirituelle et magique du pharaon sur son peuple.

Les deux sceptres sont probablement issus de la sphére de 1’élevage égyptien,
symbolisant la domination du nesout sur son peuple et son pouvoir coercitif (Toby
A.H.Wilkinson, 1999, pp. 189-190). En effet, ces deux sceptres deviennent des attributs du dieu
Osiris, le dieu funéraire tenant I’un et I’autre dans ses deux mains et croisés sur la poitrine. Trés
souvent, 1’iconographie nous présente le nesout dans cette posture pour montrer le lien étroit
qui existe entre le roi et le dieu. Le double symbolisme des sceptres royaux est clairement établi
avec cette assimilation au dieu Osiris, le nesout en tant qu’Horus et fils du dieu a autorité sur
son peuple (Mene Yao Fabrice Alain Davy, 2019, p. 98). En réalité, lorsque le souverain les
manie, il exerce un contrdle magique sur les événements. En plus des insignes precités, les
sandales que porte le souverain affirment sa position sociale et sa domination sur les ennemis
du royaume par des attraits magiques. Point de contact entre le nesout et la terre, les sandales
ont une importance religieuse et le réle symbolique des sandales royales se percoit dans la lutte
entre I’ordre cosmique et le chaos (Toby A.H.Wilkinson, 1999, pp. 191-192). L’iconographie
égyptienne représente les ennemis de I’Egypte sous les sandales du nesout afin qu’ils soient
écrasés a chacun de ses pas. Pour que toutes ces représentations imagées d’ennemis vaincus se
matérialisent, les anciens Egyptiens ont recours & la magie et la puissance qui associe 1’image
au résultat final escompte, donc au dieu heka. C’est, donc, ce dieu qui met en scéne les rituels
magiques qui permettent la répulsion et 1’assujettissement des ennemis du nesout. Si ses
sandales sont décorées d’images de prisonniers vaincus, c’est parce que simplement en

marchant, le roi accomplit un acte de défense magique lui permettant d’écraser ses ennemis

32



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
(Robert Ritner, 1993, p. 248). Les sources égyptiennes donnent I’importance magique des
sandales royales dans 1’exercice du pouvoir. Un texte du temple de Louxor datant du régne
d’Aménophis III place ses ennemis sous ses sandales :

« Battant le pays de Koush et ravageant ses campagnes, fils de Ra, Amenhotep,
le roi qui multiplie sa puissance sur tous les pays étrangers, bouleversant la terre
des Asiatiques rassemblés, gouvernant la terre en hiver et en été. Point ne sont
libres les terres et toutes les régions étrangeéres sous ses sandales. Vie et prospérité
sur toi, entre mon aimé, je t’ai donné de faire des millions de panégyries, (toutes
les terres) toutes les régions étrangeres sont sous tes sandales...Tous les pays
étrangers sont sous ses sandales en qualité de soleil. Toutes (les nations) sont sous

ta crainte, le circuit du ciel sous la place de ta face, les neuf arcs sous tes sandales

»,

Nous avons la une preuve irréfutable du symbolisme religieux des sandales et de son
importance dans la domination des ennemis de I’Egypte. Finalement, les couronnes, 1’uraeus,
les sceptres et les sandales sont, certes, des insignes de la royauté mais influencés magiquement,

ils ont une importance dans la bonne marche du royaume.

2.2 Les différents rites et rituels magiques du souverain

Etant ’homme des superlatifs, le nesout est le magicien par excellence du royaume. En
tant que représentant des dieux et garant de la stabilité du royaume, la magie lui est d’une grande
utilité dans 1’accomplissement de sa mission. Il réalise avec acuité des rites de rajeunissement
qui lui permettront de maintenir I’ordre divin des choses. En effet, la Heb-Sed® ou encore jubilé
du roi est une féte qui le concerne et I’implique particulierement, car il est le bénéficiaire
exclusif des rites et il entame au terme de cette féte une nouvelle ére dans son regne sur
I’ensemble de I’Egypte (Mene Yao Fabrice Alain Davy, 2019, p. 250). Sur ce fait, Alexandre
Moret dit que :

« Les Egyptiens redoutaient que la force vitale ne s’épuisat a la longue dans le corps
du souverain. Aussi avaient-ils imaginé de renouveler la naissance du Pharaon, afin
de jamais laisser s’amoindrir sa divinité. Pour y arriver, ils appliquérent au Pharaon
les procédés magiques de renaissance dont on usait envers Osiris et les morts. Le jubilé
royal comprenait donc I’exécution du mystére de la peau : son nom méme, sed ou
seshed, évoquerait la peau ou le bandeau dont on ceignait I’initié, aprés qu’il avait
parfait les rites. Peut-étre la queue postiche, que porte le roi d’habitude, n’est-elle
qu’un abrégé de la peau tout entiére et comme un rappel de I’initiation qui lui a valu
la renaissance pour une période d’années ». (Moret Alexandre, 1927, p. 44).

5 Albert GAYET, 1894, Le temple de Louxor : construction d’Aménophis 11, Paris, Ernest Leroux, pp. 5-17.

6 La Heb-Sed est un festival royal d’une grande importance. Il constitue 1’'un des éléments majeurs de la vie d’un
souverain au méme titre que sa naissance et son couronnement. Le mot Heb signifie « féte » ou célébration ».
Quant a Sed, les avis sont partagés et aucune traduction n’est admise. Mais la plus probable est que ce mot signifie
« queue » en relation avec la queue de taureau que le souverain portait lors des festivités.

33



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3

Ce rituel qui a lieu en théorie tous les trente ans permet de rajeunir le pharaon a travers
des rituels magiques complexes composés de plusieurs épreuves symbolique. Le roi, a I’instar
des plantes renait magiquement. Cette cérémonie permet au roi de se revivifier en réactivant les
forces divines qui I’habitent.

En outre, « C’était le pharaon qui était responsable du maintien de la madt I’ordre divin
dans toute 1’Egypte. Descendant des dieux, le pharaon avait de plus grands pouvoirs
magiques » (Bob Brier, 1981, p. 51). La méat garantit I’harmonie céleste et terrestre a la fois,
et la mettre en péril, serait prendre le risque que surviennent d’importantes troubles politiques
et sociaux dans le royaume mettant gravement en péril la survie de I’humanité (Bernadette
Menu, 2015, pp. 51-73). Le nesout en tant que magicien supréme a le devoir de maintenir cet
ordre. Il y parvient en exécutant des rites de magie performative accomplie dans les temples.
En réalité, seul le pharaon est le détenteur du Heka divin. Les Textes des Pyramides le décrivent
comme hekau « possesseur de magie ».

Il agit aussi dans les crues du Nil. Des inscriptions de Gebel Silsileh nous instruisent sur
le réle magique des pharaons dans la crue du fleuve. En effet, dans le contexte particulier de la
vallée du Nil et du phénomeéne de la crue annuelle, I’amélioration de la production agricole
nécessite le controle de la terre et une gestion rationnelle de I’eau. Notons que la richesse de
1’Egypte repose sur les produits de la terre, et cela passe nécessairement par une montée
raisonnable des eaux du Nil, phénoméne que les anciens Egyptiens attribuent aux dieux Isis et
Hapy’, a la demande et par I’intercession du souverain (Georges Posener, 1940, p. 55). Au
service des hommes, le nesout met a contribution ses qualités divines et ses liens particuliers
avec les dieux pour faire venir la crue du Nil, favorable & une agriculture extensible et une
économie prospére (Guillemette Andreu, 1999, p. 13).

Le bonheur des Egyptiens dépend des eaux du Nil et ce sont justement les priéres et rites
du souverain qui favorisent une crue exceptionnelle pour un rendement meilleur des terres
(Georges Posener, 1940, p. 55). Les inscriptions de Taharga, souverain éthiopien nous relate
ceci : « Le souverain demande une crue a son pére Amon-Ré, seigneur des Trones du Double
Pays, pour empécher que n’advienne une famine de son temps. Or, toute chose qui sort des
levres de Sa Majesté, son pére Amon fait qu’elle se réalise sur-le-champ » (Georges Posener,
1940, p. 55).

7 Le dieu du Nil.

34



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3

La monarchie égyptienne prend un aspect sacerdotal qui fait du nesout, le successeur
des dieux sur terre. Il peut, par conséquent rendre le culte de famille aux dieux, ses ancétres et
est officiellement le chef de la religion (Alexandre Moret, 1947, p.3). Les différents rituels ou
actes cultuels qu’il effectue, de maniére journaliére, périodique ou occasionnelle, en tant que
prétre de I’Egypte, thaumaturge ou grand magicien, raméne a la vie les dieux (Serges Sauneron,
1998, p.43). En outre, la fonction religicuse du souverain s’accentue avec ses facultés
surnaturelles, qui lui donnent I’apparence d’étre un thaumaturge. En effet, en plus d’étre Sia®,
il posséde des facultés de Hou® et de Heka. Plusieurs textes affirment avec insistance, que ce
qu’il décide se produit inéluctablement.

3. Lamagie au service du pouvoir étatique.

Dans I’historiographie égyptienne, les auteurs et surtout les sources insistent sur le fait
que la magie occupe une place considérable dans I’exécution des éléments essentiels du
programme de gouvernement de 1’Etat pharaonique & tel enseigne que la magie consolidait les
décisions étatiques, maintenait le nesout et participait a I’ensemble des faits religicux exécutés
dans les temples dans toute la vallée du Nil (Christina Riggs, 2021, p. 26). La magie étatique
obéissait a des regles et surtout aux desiderata du souverain qui est le pére nourricier des anciens
égyptiens et le garant de la stabilité politique et sociale de I’Egypte. En plus de maintenir ’ordre
cosmique et garantir 1’équilibre social dans le royaume, la magie étatique visait a neutraliser les

ennemis du royaume et & asseoir la domination de I’Egypte sur les Etats voisins.
3.1 Le maintien de I’ordre et du principe universel.

Pour les anciens égyptiens, le maintien de 1’équilibre cosmique passe inéluctablement
par la lutte qui oppose 1’ordre au chaos. Dans cette lutte perpétuelle, la magie est d’une aide
inestimable, puisque ses actions permettent de protéger le territoire égyptien des entités
négatives comme Apophis tout en combattant /’Isfet, le désordre.

Dans les croyances populaires de la civilisation égyptienne, Apophis, représenté comme
un serpent ou dragon, est le grand adversaire cosmique du dieu solaire Ré, qui tente de faire
chavirer chaque jour la barque solaire (Andreas Schweizer, 2010, p. 23). L’intervention du dieu

Heka au c6té de Ré, lui accordant, au demeurant, arguments, soutiens et forces dans son

8 Faculté de perception et de discernement.
® La puissance du verbe, I’ordre qui se réalise. Hou est une des ressources essentielles du dieu solaire dans son
role de créateur et d’ordonnateur de 1’univers.

35



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
parcours souterrain est la preuve de son caractéere indissociable du pouvoir régulateur du dieu
solaire (Andreas Schweizer, 2010, p. 19).

Dans son role, le soleil, aidé dans le monde souterrain a travers des actions magiques,
renait chaque jour pour apporter son lot d’humanité aux populations, et, donc, sans I’appui actif
et bienveillant de la magie personnifiée par Heka, le principe universel allait étre troublé ici-
bas. Imaginez-vous 1’état égyptien sans la lumiére du jour. Cela va tout de suite prouver aux
populations I’incapacité du nesout & annihiler les phénomenes néfastes a la bonne marche du
royaume et provoquer des remous dans le royaume. Dans ce cas, il faut admettre que la magie
est comme un instrument de stabilité sociale et politique au service du roi qui est le garant de
cette stabilité.

En plus de la lutte contre Apophis, faire face aux menaces a la maat, pour prévenir le
retour du chaos primordial est I’apanage du souverain aidé, dans cette tache par le dieu Heka et
des magiciens du royaume. L’importance de la magie dans le maintien de 1’harmonie sociale
est aussi perceptible & travers son intervention dans les affaires judiciaires. Elle pouvait relever
les fautes, en appelant a la justice divine ou en étant elle-méme auteure du jugement. Dans ce
registre, le papyrus Westcar nous informe sur I’histoire d’Ouba-Iner qui use de la magie pour
souligner les fautes de sa femme avec un roturier. En outre, les morts, dotés de pouvoirs
magiques pouvaient intervenir dans des affaires judiciaires a la demande des vivants a travers
une pratique magique répandue lors de la premiére période intermédiaire : les lettres aux morts
(Max Guilmot, 1966, p.7). Dans ces lettres, on espérait que les défunts, en tant qu’esprit efficace
(Akh) agissent en faveur de la justice (Julia Troche, 2021, pp. 24-25). Cette justice magique en
rapport avec le mort est utilisée lorsque « la situation n'a pu étre rétablie par des moyens
simplement humains et, par exemple, par la comparution devant un tribunal » (Max Guilmot,
1966, p. 8). La magie vient donc pallier les insuffisances de I’Etat en matiére judiciaire afin que

le principe universel soit respecteé.

Le dernier point que nous voulons présenter en relation avec 1’état égyptien et qui prouve
le maintien du principe universel par 1’usage de la magie est la lutte contre les épidémies
annuelles. Dans les sources médico-magiques égyptiennes, un grand nombre de formules sont
destinées a protéger le royaume contre les fléaux qui apparaissent chaque année. Ces épidémies,
appelées « sept fleches » ou « peste de I’année » par les anciens égyptiens étaient attribuées a
des esprits malsain envoyés chaque année par la déesse Sekhmet dont la colere menace
I’humanité (Panagiotis Kousoulis, 2011, p. 25). Les symptémes de ce mal étaient la fiévre, le

rhume, les troubles oculaires, les douleurs dans le corps et bien d’autre (Panagiotis Kousoulis,

36



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
2011, p. 68). Face a cette menace de santé collective, les magiciens et prétres-medecins unissent
leurs forces pour mettre en déroute cette menace (Bob Brier, 1981, p. 56). En réalité, cette
épidémie annuelle met en péril 1’harmonie sociale et pour étre traité, il faut une riposte magique
apportée par le roi et certains magiciens. Le souverain était le magicien supréme puisque ses
rituels et prieres avaient un impact cosmique et permettait de préserver le cycle solaire de

renouveler 1’énergie des dieux et de protéger la vallée du Nil en dominant les pays étrangers.

3.2 La domination des pays étrangers pour la défense du pouvoir pharaonique.

La magie soutenait I’Etat, en la personne du roi et avait aussi pour objectif d’asseoir sa
domination sur les Etats voisins. Des rituels complexes, attestées dans les textes funéraires
comme les textes des sarcophages, visaient a neutraliser ses ennemis. Dans un premier temps,
il faut savoir que le rdle premier du nesout est de protéger les frontiéres de 1’Egypte. Son
implication dans ’installation des postes frontaliers est un enjeu capital puisqu’il a regu le
territoire de I’Egypte comme un héritage qu’il doit conserver. Il doit protéger la limite
territoriale traditionnelle de I’Egypte et méme 1’agrandir. Par contre, la transgresser est un
crime, un sacrilége. Il est, donc, le gardien de 1’intégrité territoriale et 1’incarnation de I’Egypte
unifiée (Mene Yao Fabrice Alain Davy, 2019, p. 179). Partant de ce qui précede, le souverain
doit protéger et défendre I’Egypte et par-dessus, régner sur les pays étrangers. Parmi ces peuples
frontaliers et ennemis, nous avons les Nubiens, les Libyens et les Asiatiques, qui faisaient
I’objet de traitement magique particulier.

Depuis le Moyen Empire, les Egyptiens considéraient les Nubiens comme une menace
qu’il fallait contenir, souvent par I’utilisation de la magie (Stuart Smith, 2003, p. 13). C’est dans
ce contexte qu’interviennent les textes d’exécrations contre ces derniers. Ces textes constituent
un moyen de coercition et de neutralisation mystique. Ces rites de malédictions contre les
nubiens se pratiquaient & la frontiére entre les deux Etats comme en témoignent les trouvailles
de Mirgissa. Les malédictions contre les Nubiens révélent d’une diplomatie a la fois guerriére
et mystique dans laquelle I’Egypte affirme sa souveraineté au-dela de ses frontiéres.

En plus des Nubiens, il y avait les Libyens qui étaient souvent la cible de la magie
égyptienne. lls sont souvent représentés dans les textes égyptiens comme des ennemis
récurrents vivant dans le désert occidental. Le fait de préciser qu’ils occupent le désert est une
maniere de les identifier a Seth, divinité associée au désordre et au désert (Pat Remler, 2006, p.
194).

37



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3

Le Nouvel Empire marque 1’apogée des hostilités entre Egyptiens et Asiatiques
notamment sous les Thoumosides et les Ramessides. Dans les scenes des temples et des tombes,
nous pouvons remarquer ces peuples représentés totalement soumis et apporter butin de guerre
au roi (Pierre Tallet, Fredéric Payraudeau, Chloé Ragazzoli, Claire Somaglino, 2019, p. 232).
C’est dans ce contexte socio-politique tendu qu’interviennent les malédictions rituelles
égyptiennes a I’encontre de ces peuples du Levant visant a les assujettir par I’usage de la magie.

Asiatiques, Libyens et Nubiens sont donc pergus comme les propagateurs de désordre
qu’il fallait combattre et assujettir par tous les moyens afin de garantir 1’ordre. Parmi ces
moyens interviennent la magie d’exécration. Ces textes magiques d’exécrations visent a
maudire, a contenir, mais surtout a prévenir de potentiel attaque par le biais de la magie. Cela
démontre une uniformité et une volonté manifeste de neutraliser par des procédés semblables
tous les voisins de I’Etat (Georges Posener, 1940 (2), p. 23).

Dans I’utilisation de la magie dans la domination des pays étrangers et la défense du
pouvoir pharaonique, il faut faire un clin d’ceil a I’officiant qui est en premier lieu le souverain.
Il se fait aidé souvent par un prétre-lecteur instruit dans un temple et capable de lire et d’écrire
agissant pour le compte de 1’Etat. Les figurines pour ce genre de rituels représentaient des
personnes ou méme des groupes ethniques entier dans des états trés inconfortables soit empalés
ou encore frappés par des rames (Robert Ritner, 1993, pp.102-103). Ils servaient de substitue
physigue aux ennemis visés. Ces pratiques montrent que la magie servait autant a la défense

spirituelle qu’a la guerre psychologique.

CONCLUSION

La civilisation égyptienne est fortement attachée a des croyances qui en arrivent a
déterminer le haut degré de spiritualité qu’elle a atteint durant son parcours tout au long de ces
3.000 ans avant notre ére. La magie fait partie de ces croyances qui en plus d’étre un mystére,
est présente dans la vie quotidienne des anciens égyptiens. La notion de magie ou Heka doit
étre véritablement maitrisée par le nesout afin de garantir I’ordre cosmique. Elle est d’origine
divine et repose sur des croyances en plusieurs divinités qui influencent son parcours et ses
manifestations. En effet, les dieux comme Thot, Isis et Ptah, s’emploient a faire de la magie un
instrument divin et sacré qui permet d’éviter les maladies ou de s’en débarrasser ; qui est
destinée a assurer la survie du défunt dans ’au-dela ; et qui parvient a maintenir 1’ordre

cosmique et & garantir la prospérité du royaume.

38



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3

En tant que souverain de ’Egypte, le roi est le premier des magiciens et son pouvoir
repose sur des attributs tels que les couronnes, le pschent, les sceptres et les sandales, qui, sont
chargé d’énergies magiques et influencent la bonne marche du royaume et traduisent 1’équilibre
du monde. En se basant sur les rites et rituels qu’il effectue, de maniére journaliére, périodique
ou occasionnelle, teintés d’actions et de paroles magiques qui font de lui le premier des
thaumaturges du royaume, nous observons que le bonheur de 1I’Egypte et des égyptiens dépends
du nesout car ce qui sort de sa bouche et toutes ses décisions se réalisent. En tant que le bon
pére nourricier de I’Egypte, il utilise son pouvoir divin et la magie pour faire respecter la maat
et garantir ainsi la stabilité du royaume et du cosmos.

En plus, il faut reconnaitre qu’en Egypte ancienne, la magie était percue comme une
science sacrée fondée sur la connaissance des lois divines qui permettait d’assurer la stabilité
politique et sociale a I’intérieur du royaume, de préserver la vie et le bien-étre des individus, de
guider les morts vers 1’éternité et de dominer les pays étrangers pour la défense du pouvoir
pharaonique. Ce que montre cette ébauche et qui est véritablement confirmé a travers
I’ensemble des sources de la civilisation pharaonique, c’est que la magie, la tradition, la
politique, 1’économie et 1’équilibre cosmique étaient intimement liés et au service du pouvoir

étatique.

REFERENCES BIBLIOGRAPHIQUES

ANDREW Carol, 1994, Amulets of Acient Egypt, Londres, British Museum Press.
ASSMANN Jan, 1989, Madt, I’Egypte pharaonique et I’idée de justice sociale, Paris, Julliard.
BARGUET Paul, 1986, Les textes des sarcophages égyptiens du Moyen Empire, Paris, Cerf.

BICKEL Susanne, 1994, La cosmogonie égyptienne avant le Nouvel Empire, Thése de doctorat
d’histoire option égyptologie, Université de Fribourg, Suisse.

BRIER Bob, 1981, Ancient Egyptian Magic, New York, Oxford University Press
BUDGE Wallis, 1899, Egyptian Magic, Londres, Kegan Paul, Trench, Triibner and co.

DESROCHES-NOBLECOURT Christiane, 2002, La reine mystérieuse Hatchepsout, Paris,
Pygmalion, pp.1-27.

GUILMOT Max, 1996, « Les lettres aux morts dans I’Egypte ancienne », In Revue de I’histoire
des religions, tome 170, N°1, Paris, Presse Universitaire de France.

39



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
JACQ Christian, 2019, Le monde magique de I’Egypte ancienne, Paris, Tallandier.

KOENIG Yvan, 1994, « I’eau et la magie », in Les problémes institutionnels de I’eau en Egypte
ancienne et dans [’antiquité méditerranéenne, IFAQO, le Caire, pp.239-248.

KOENIG Yvan, 1990, « Les textes d’envoutements de Mirgissa », in Revue d’égyptologie
vol.41, Paris, IFAQ, pp. 101-125.

KOUSOULIS Panagiolis, 2011, Ancient Egyptian Demonology : study on the Boundaries
between the Demonic and the Divine in Egyptian Magic, Louvain, Peeters Publishers.

LEXA Francois, 1925, La magie dans [’Egypte antique tome | : De L’Ancien Empire jusqu’a
[’époque Copte, Paris, Librairie orientaliste Paul Geuthner.

LEXA Francois, 1925, La magie dans I'Egypte antique de 1’ Ancien Empire a la période Copte,
tome 11 : les textes magiques, Paris, Librairie orientaliste Paul Geuthner.

MARSHALL Amandine, 2015, Maternité et petite enfance en Egypte ancienne, Paris, Editions
du Rocher.

MARSHALL Amandine, 2016, « Les institutions scolaire en Egypte ancienne », in | histoire
Antigue et Médiévale, N°84, pp. 12-15.

MARSHALL Amandine, 2018, « Magie et pouvoir de la chevelure », in Archeologia, N°563,
pp. 56-61.

MENE Yao Fabrice-Alain Davy, 2019, La royauté dans I’Egypte ancienne et dans [’espace
culturel Akan : convergences et divergences, These de Doctorat Unique en Histoire ancienne
option égyptologie, Université Félix Houphouét-Boigny, Abidjan.

MENU Bernadette, 2018, Histoire économique et sociale de [’ancienne Egypte vol.l : les
fondements de [’économie, Paris, CNRS.

MENU Bernadette, 2015, « Maat, Ordre social et inégalité dans I’Egypte ancienne », in Revue
internationales interdisciplinaire, N°69, pp. 51-73.

MONTET Pierre, 1946, La vie quotidienne en Egypte au temps des Ramses, Paris, Hachette.

MORET Alexandre, 2007, Du caractere religieux de la royauté pharaonique, Genéve,
Slatkine.

MORET Alexandre, 1902, Le rituel du culte divin journalier en Egypte d aprés les papyrus de
Berlin et les textes du temple de Séti | a Abydos, Paris, Ernest Leroux.

MORET Alexandre, 2007, Les mysteres égyptiens, Genéve, Arbre d’Or.

MORET Alexandre, 2005, La magie dans ['ancienne Egypte, Genéve, Arbre d’Or.

40



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3

NGOM Gilbert, 2009/2010/2011, « Le nom en Egypte ancienne », in ANKH, n°18/19/20, pp.
70-81.

PINCH Geraldine, 1994, Magic in Ancient Egypt, Londres, British Museum Press.

RANKINE David, 2006, Heka, the practices of Ancient Egyptian ritual magic, Londres,
Avalonia.

RIGGS Christina, 2021, Ancient Egyptian Magic. A hands-on Book, Londres, Thames and
Hudson.

RITNER Robert, 1993, The Mechanisms of Ancient Egyptian Magical Practice, Chicago,
University of Chicago.

RITNER Robert, 2010, « Une introduction & la magie dans la religion de 1’Egypte antique », in
Annuaire de ’Ecole Pratique des Hautes Etudes. Section des sciences religieuse, N°11, Paris,
pp. 101-108.

SAUNERON Serge, 1998, Les prétres de l'ancienne Egypte, Paris, Seuil.

TALLET Pierre, PAYRAUDEAU Fréderic, RAGAZZOLI Chloé, SOMAGLINO Claire, 2019,
L’Egypte pharaonique. Histoire, société, culture, Paris, Armand Colin.

TOLEDANO Joseph, 2004, Egyptian Magic, the Forbiden secret of Ancient Egypt, Hod
Hashron, Astrolog Publishing House.

WILKINSON Toby A.H., 2003, Early Dynastic Egypt, London, This edition published in the
Taylor & Francis e-Library.

41



