
Acta Sunu-Xalaat Supplementum 
Faculté des Lettres et Sciences Humaines 

Université Cheikh Anta Diop de Dakar 

ISSN : 2772-2104 – ACTA N° 3, Décembre 2025 – Acta Sunu-Xalaat Supplementum – Faculté des Lettres et Sciences 
Humaines – Université Cheikh Anta Diop de Dakar 

URL : https://afrosciences-antiquity.com/revue-africaine-des-sciences-de-lantiquite-sunu-xalaat/sunu-xalaat-

supplements/ – ACTA Numéro 3 / Décembre 2025 

 

Acta SUNU XALAAT Supplementum 

N° 3, Décembre 2025, PP. 72-82. 

 
 
L’art tragique comme catharsis chez Aristote 

 

 

 

 

 

 

Auteur : Dr Iyéwa Constant ODAH 

Université Cheikh Anta Diop de Dakar 
 

 

 
 

https://afrosciences-antiquity.com/revue-africaine-des-sciences-de-lantiquite-sunu-xalaat/sunu-xalaat-supplements/
https://afrosciences-antiquity.com/revue-africaine-des-sciences-de-lantiquite-sunu-xalaat/sunu-xalaat-supplements/


A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

73 
 

Introduction 

Si nous partons du principe que le bien et le beau sont intrinsèquement liés, alors la question de 

l’art en tant que production de la beauté devient une préoccupation morale. Or, en matière d’art 

scénique, l’apport de la Grèce n’est plus à démontrer. Son théâtre, dans sa mission religieuse 

était organisé de manière à instaurer un support pour la communication avec les dieux. Les 

pièces étaient jouées une seule fois lors des compétions organisées à l’occasion des cérémonies 

religieuses. À l’issue de ces compétitions, il n’y avait aucune politique de conservation des 

pièces jouées. Avec l’intégration du théâtre à la littérature, les objectifs du théâtre changèrent. 

Inscrit dans cette perspective de patrimonialisation du savoir grec, Aristote s’est investi de la 

mission d’écrire la Poétique. Il y traite de la poésie tragique et épique, de leurs origines, de leurs 

formes et de l’organisation de leurs parties. Il met en exergue la mission morale et philosophique 

de la tragédie car elle est censée non seulement donner du plaisir à voir mais également rendre 

l’humain meilleur. Face à cette ambivalence de la tragédie , quelle est la réelle finalité qui lui 

est assignée ?  est-elle un plaisir esthétique et ou une vertu thérapeutique de dissuasion ? Pour 

lever l’équivoque, nous avons tâché premièrement d’identifier les différents types de plaisirs 

tragique. Ensuite, nous avons démontré que le plaisir cathartique a certes un impact 

physiologique sur le sujet, mais contribue davantage à sa purification psychologique. 

1- Les types de plaisirs tragiques 

Pour dégager les types de plaisirs tragiques, il est nécessaire de savoir en amont ce qu’est une 

tragédie. Aristote la conçoit comme  

« la représentation d'une action grave et sérieuse, complète et d'une certaine étendue, dans un 

langage attractif dont chacune des formes est utilisée séparément dans les différentes parties de 

l'œuvre, exécutée par des acteurs et pas au moyen d'un récit, et qui, au moyen de la pitié et de la 

peur, effectue la purgation des vécus émotionnels de cette nature. »1 

Pour éviter le débat sémantique dont fait objet le terme grec mimèsis nous voudrions souligner 

notre adhésion à la conclusion combien édifiante de Paul Ricoeur dans Temps et récit : « si nous 

continuons à traduire mimèsis par imitation, il faut entendre tout le contraire du décalque d’un 

réel préexistant et parler d’imitation créatrice. Et si nous traduisons mimèsis par représentation, 

il ne faut pas entendre par ce mot quelque redoublement de la présence ». Dans tous les cas, 

que mimèsis soit représentation ou imitation, elle doit porter l’empreinte de la cause efficiente 

 
1Aristote, Poétique, 1449b 25-28  



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

74 
 

pour emprunter à Aristote son expression. L’agent doit y opérer le transfert de son génie. C’est 

dans cette veine que pour mieux appréhender la tragédie, il énumère ses caractéristiques 

essentielles :  

« Toute tragédie comporte donc nécessairement six éléments constitutifs, ce qui la qualifie en 

tant que tragédie. Ces éléments sont l'intrigue, les caractères, l'expression, le raisonnement, le 

spectacle et le chant. Deux éléments sont les moyens de la représentation, un élément en est le 

mode, trois en sont les sujets ; et il n'y en a pas d'autre en dehors d'eux. »2 

Puisque la tragédie est définie et ses caractéristiques sues, tâchons de distinguer et d’analyser 

les différents plaisirs qu’elle génère. 

De prime abord, Aristote aborde le plaisir cognitif. Il commence en disant qu’ « Imiter est 

naturel aux hommes dès l’enfance (et ils diffèrent des autres animaux en ce que l’homme est 

très apte à l’imitation et qu’il acquiert ses premières connaissances au moyen de l’imitation), et 

naturel aussi le fait que tous prennent plaisir (χαίρειν) aux imitations »3. Ces propos d’Aristote 

mettent en exergue deux réalités : l’une consiste à dire que l’imitation est « la chose du monde 

la mieux partagée » car chaque être humain possède naturellement cette aptitude. L’autre 

consiste à admettre que c’est naturellement que les humains ont reçu en partage le fait de 

prendre plaisir aux imitations. 

 Concomitamment à cette deuxième réalité, il ressort avec Aristote que prendre un plaisir n’est 

pas un artéfact. C’est un besoin consubstantiel à notre condition humaine. On peut donc oser 

dire que toute personne qui ne prend pas plaisir aux imitations est soit un « Dieu ou une brute »,  

car Dieu étant comblé de tout ne saurait prendre aucun plaisir ; sinon quelque chose lui 

manquerait et il ne serait plus Dieu. Quant aux animaux, étant dépourvus d’esprit, et incapable 

de ressentir le type de plaisirs issu de l’imitation, ils n’en éprouveraient aucune nécessité. Il est 

donc « naturel » pour l’humain de tirer plaisir de l’imitation. Aristote nous édifie encore plus 

car il nous révèle que l’imitation confère à l’enfant ses premières connaissances. L’imitation 

constitue par voie de conséquence, le premier moyen de connaissance. Cette désignation n’est 

pas exclusive car dire qu’il y a un « premier » c’est admettre l’existence d’une suite. Cette 

admission implique l’existence d’un deuxième, et même d’un dernier. Sinon l’utilisation de 

 
2 Aristote, Poétique, 1450a 8-12 

3 Aristote, Poétique, IV, 1448 b 5-9 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

75 
 

l’adjectif numéral  « premières » serait non avenue. Si l’imitation est le moyen qui nous permet 

d’accéder aux premières connaissances, quelle serait alors la part qui est échue à l’imitateur ? 

Aristote y répond en affirmant que meilleur est le poète qui peut le mieux se représenter les 

faits ou « se les mettre sous les yeux », et le mieux « entrer dans les passions », de manière à 

obtenir l’imitation la plus ressemblante.4 Au plaisir cognitif s’ajoute celui esthétique.  

Pour Aristote, « Si on n’a pas vu auparavant, ce n’est pas en tant qu’imitation que l’image 

donnera du plaisir (ποιήσει τὴν ἡδονὴν), mais par le biais de l’exécution, de la couleur ou de 

quelque autre cause de ce genre. »5. Le plaisir esthétique qui découle de l’imitation n’est pas dû 

au simple fait de celle-ci mais plutôt par le concours de la bonne exécution de l’imitation qui 

ressort les différents constituants de la scène. C’est dire que le plaisir esthétique est tributaire 

d’une bonne représentation du beau. Les conditions doivent être réunies afin de donner du goût 

à ce qui est représenté. Ce fait évitera au spectateur ou au lecteur d’être ennuyé. La simple 

imitation ne suffit guère pour produire du plaisir. Il lui faut être réalisée afin de toucher la 

sensibilité de celui qui contemple. C’est dire que la tragédie doit être réalisée avec soin, rigueur 

et dans un but bien déterminé. Le plaisir esthétique constitue une propédeutique au plaisir 

cognitif en ce sens qu’en contemplant une image, on ne se limite à l’aspect esthétique de 

l’image. Toute âme avertie transcende le plaisir esthétique que produit la tragédie pour atteindre 

le plaisir cognitif. «En effet, voir des figurations donne du plaisir pour la raison que, en les 

contemplant, on comprend par inférence ce qu'en est chaque élément, par exemple que ce 

personnage-ci, c'est Untel »6. La contemplation d’une image produit en nous l’évocation des 

souvenirs. Dans chaque contemplation se trouve une activité intellectuelle sans précédent qui 

nous connecte à l’ensemble de nos souvenirs et, dans cette kyrielle d’informations, nous faisons 

le tri et la reconnexion avec chaque élément de la tragédie. C’est ce que Aristote évoque sous 

le terme très élogieux et rhétorique d’ « inférence ». Notre compréhension est donc 

conditionnée à cette gymnastique intellectuelle. Tout commence d’abord par les sens et se 

poursuit par la raison. Les sens sont donc indispensables dans le processus de la connaissance.  

À ce propos, dans les phrases liminaires de la Métaphysique, Aristote postule que « Tous les 

humains ont par nature le désir de savoir. Preuve en est le plaisir qu'ils prennent aux sensations, 

car elles leur plaisent d'elles-mêmes indépendamment de leur utilité et, plus que les autres, la 

 
4 Aristote, Poétique XVII, 1455 à 23-35. 
5 Aristote, Poétique, IV, 1448 b 17-19 
6 Aristote, Poétique 1448b 15 à 17 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

76 
 

sensation visuelle. »7. Dans le cas d’espèce, la sensation de la vue sied bien à notre contexte. 

La vue est capitale dans la jouissance du plaisir tragique car « c'est elle qui nous fait au plus 

haut point acquérir des connaissances et nous donne à voir beaucoup de différences »8. De cette 

sensation en naît la mémoire et celle-ci aide à mieux comprendre le fait observé. Ces passages 

d’Aristote sont semblables à la réminiscence platonicienne.  Autant la vue déclenche le souvenir 

Chez Aristote, autant l’âme peut se souvenir des réalités qu’elle avait contemplées dans le 

monde intelligible. On comprend par voie de conséquence que même si la tragédie est imitation, 

elle n’est pas celle d’une fantaisie de l’esprit. Elle peint toujours ou évoque ou réactualise un 

fait réel. L’imitation a pour but de conserver la mémoire collective.  

Pour mémoire,  après la défaite d’Athènes en 338 contre la Macédoine, une politique 

patrimoniale a été instaurée. C’est ainsi que les tragédies ont été transformées en textes. Il est 

probable que la Poétique d’Aristote se soit inspirée de ce courant. Enfin, aux plaisirs cognitif 

et esthétique se surajoute le plaisir propre de la tragédie : la pitié et la terreur.9  

La tragédie produit peur et pitié « elle doit aussi être celle d'événements qui suscitent peur et 

pitié, ce qui a lieu surtout et d'autant plus fortement quand ils se produisent contre notre attente, 

tout en découlant les uns des autres. »10. Le déroulement de la scène ne doit pas se faire de 

manière à ce que l’on devine le dénouement de l’intrigue. Seul le caractère soudain des faits 

garantit l’expression des émotions 

Une intrigue doit avoir pour dénouement une situation qui tend « du bonheur vers le malheur – 

et cela, non pas à cause de sa perversité, mais à cause d'une erreur grave commise par un homme 

tel que je l'ai décrit, ou par quelqu'un qui est plus vertueux que celui-ci plutôt que moins. »11 

Un autre plaisir de la tragédie est celui « issu de la pitié et de la peur au moyen de la 

représentation que le poète doit procurer. »12. Ici Aristote met en exergue la fonction assignée 

au poète. Il doit agir de manière à procurer à l’humain un plaisir issu de la peur et de la pitié. 

Le sentiment de pitié provient de « celui qui ne mérite pas un sort malheureux, l'autre sur un 

homme semblable à nous, ce qui fait que ce cas-là ne sera ni pitoyable ni effrayant). »13 

 
7 Aristote, Mét. 980a21 
8 Aristote, Mét. 980a26 à 27 
9 Poétique XIII, 1453 à 36. 
10 Aristote, Poétique 1452a2-4 
11 Aristote, Poétique 1453a 15 
12 Aristote, Poétique 1453b 12 
13 Aristote, Poétique 1453a 5 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

77 
 

En composant la tragédie, l’auteur veillera à ce que son texte donne du plaisir qui affectera aussi 

bien le corps que l’âme. 

2- Le plaisir cathartique : impact physiologique et ou psychologique ? 

La tragédie suscite, pour ceux qui la vivent, deux émotions fondamentales : la pitié et la peur. 

Le sentiment de pitié nait à la suite des cas d’injustices que subissent les acteurs de la tragédie 

alors que la peur provient des situations dramatiques. 

Même si « la confiance en soi et la peur, les excitations sexuelles et les autres événements 

pénibles ou agréables qui affectent le corps sont accompagnés d’échauffement ou de 

refroidissement, tantôt d’une partie du corps, tantôt du corps tout entier. »14, faut-il conclure 

que la peur implique exclusivement une réaction physiologique ? d’où provienne les affects ? 

Soit cet extrait des Problèmes d’Aristote : « Le mélange de bile noire est tantôt froid comme de 

l’eau, tantôt chaud, si bien que, lorsque quelque chose de terrifiant (φοϐερόν) s’annonce, si le 

mélange est plus froid, le sujet devient lâche. Car le mélange ouvre la voie à la terreur, et la 

terreur (φόϐος) refroidit. »15. Nous retenons en substance que le mélange de bile qui est un 

phénomène organique, a un impact sur l’esprit. C’est pourquoi le mélange ouvre la voie à la 

lâcheté ou à la terreur.  

Il est à noter que la tragédie a un impact positif sur l’esprit. À ce propos, Aristote affirme que 

« ce que la tragédie a de plus important pour captiver l'esprit, ce sont les éléments constitutifs 

de l'intrigue, c'est-à-dire les retournements de situation et les reconnaissances »16. Les 

retournements de situation et les reconnaissances ne sont pas des faits ni pour plaire ni pour 

charmer l’esprit encore moins pour se divertir. Ils apparaissent comme une thérapie de choc qui 

dissuade  l’esprit humain et lui imprime la bonne marque de conduite. Vue sous cet angle, « 

l'intrigue est le principe et, pour ainsi dire, l'âme de la tragédie, tandis que les caractères y 

tiennent la seconde place. »17 Qu’en est-il alors du raisonnement ? 

Il « tient la troisième place. C'est la faculté de dire ce qu'il en est d'une situation et la réponse 

appropriée qu'elle requiert, ce qui, dans le domaine des discours, relève de la fonction de l'art 

politique et de l'art rhétorique ; et, de fait, si les anciens poètes faisaient parler leurs personnages 

 
14 Aristote, Du mouvement des animaux, 701 b 33 - 702 à 10) 
15Aristote, Problèmes XXX, 1, 954a  10-13   
16 Aristote, Poétique 1450a 34 
17 Aristote, Poétique 1450a 38 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

78 
 

à la manière des hommes politiques, nos poètes contemporains les font parler à la manière des 

orateurs. »18 

Les intrigues ne doivent pas être oubliées « les intrigues doivent avoir une longueur que la 

mémoire peut retenir aisément. »19. Le but de la tragédie n’est pas d’ordre ludique. Elle a été 

conçue pour s’incruster dans la mémoire collective, pour façonner l’esprit humain. Elle agit sur 

ce que les psychologues appellent L’inconscient personnel profond20. Les scènes tragiques 

façonnent notre être intérieur. Elles remodèlent l’esprit du citoyen en le rendant apte à toute 

bonne œuvre. Comment cette transformation se rend-elle possible ?  

En suivant la mise en scène ou en lisant une tragédie, l’esprit du sujet se reconditionne 

lentement. Les scènes qui défilent marquent l’esprit et font partie de son expérience. Les 

sentiments de pitié et de peur qui naissent respectivement des formes d’injustices et des drames 

inattendus, conduisent le sujet à prendre conscience de sa vulnérabilité, et préparent l’esprit à 

établir des barrières de défense afin de ne ni commettre ces formes d’injustice ni les subir. 

Inconsciemment l’esprit est impacté par ces expériences qui façonnent notre vie en changeant 

notre personnalité. En ce sens, la catharsis tragique chez Aristote a pour finalité d’accomplir la 

vie harmonieuse des citoyens par le vivre ensemble car elle nous transforme en  nous orientant 

vers la pratique des vertus cardinales : « Pour Aristote, la tragédie vise à purger les passions, 

elle est donc bénéfique, parce qu'elle permet aux citoyens de mieux vivre ensemble »21. Elle 

épure l’âme en la réorientant : il s’agit d’une conversion de l’âme. Le plaisir tragique  n’opère 

plus comme un simple jeu mais devient un jeu d’enjeux car il place le sujet face à des situations 

qui l’amènent à faire une introspection, à s’identifier à celui qui a subi ou qui commet 

l’injustice, à se sentir vulnérable.  

À l’issue de l’examen, on change de perspectives ; On s’améliore, et on devient acteur de 

l’harmonie et de la cohésion sociale. La tragédie devient un puissant moyen d’éducation capable 

de convertir les âmes. Certes, le drame tragique est violent car il inspire la peur. Toutefois, la 

transformation qu’il engage dans le sujet est subtile, discret et efficace pour corriger les vices 

qui compromettent la paix. La tragédie a donc un impact psychologique sur l’humain. Elle 

 
18 Aristote, Poétique 1450b 5-8 
19 Aristote, Poétique 1451a 5 
20 Il se définit comme l’ensemble de toutes les expériences passées, de tous les évènements de ma vie, aujourd’hui 

tombés dans l’oubli, qui m’ont façonné, qui ont forgé ma personnalité, et qui ont fait de moi ce que je suis. Ainsi, 

ma façon d’imaginer, de penser, ou de me comporter, est la conséquence de mon passé, qui désormais, fait corps 

avec ma conscience.   
21 Florence Dupont,2015, p. 64 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

79 
 

transforme donc sa personnalité. Elle devient une école d’apprentissage des vertus par 

l’exemple. Ici, on est loin des théories ennuyeuses. On fait plutôt face à des actions concrètes 

qui interpellent, dissuadent  et conscientisent. Chaque individu parvient à identifier et à retenir 

ce qui lui convient pour la qualité de son âme. Pour utiliser une expression propre au monde 

informatique, la tragédie est un puissant moyen de déprogrammation et de reprogrammation. 

Elle formate notre esprit et le rend apte à toute action vertueuse. L’homme étant naturellement 

perfectible, la tragédie vient le déconstruire pour enfin le reconstruire. Dans la tragédie on y 

rencontre des excès et des défauts. Ni l’un ni l’autres ne sont bons pour l’humain. Ce qui lui 

convient, c’est le juste milieu. Par la tragédie, « on peut s'effrayer, se montrer intrépide, nourrir 

des appétits, s'irriter, s'apitoyer et, en somme, éprouver du plaisir et du chagrin, tantôt plus, 

tantôt moins et, dans les deux cas, sans que ce soit à bon escient »22. La bonne action, celle 

vertueuse réside dans le juste milieu, entre l’excès et le défaut. En nous représentant les 

inconvénients des excès et des défauts, la tragédie nous conditionne à adopter le juste milieu, 

donc, à pratiquer la vertu. 

Pourquoi Aristote ignore-t-il le personnage et le chœur dans la tragédie ? 

Chez les Grecs, la tragédie était mise à jour à l’occasion des compétitions organisées pendant 

les fêtes rituelles et religieuses. La peur et la pitié qu’elle suscite à cette occasion avait pour 

finalité de convaincre le jury. Toutefois, Avec Aristote, ces deux notions ont pour finalité la 

purgation des passions. C’est là l’innovation d’Aristote. Il a réinventé la tragédie grecque en la 

détournant de tout ce qui pouvait la rendre vile et inutile. Bien que la musique ne lui soit pas 

sans importance, il n’accorde aucune place au Chœur dans sa conception. Il en est de même du 

personnage. Plutôt, il le substitue au caractère. Il « déduit les personnages du récit [car] un 

personnage est un ethos, un caractère »23. Aristote préfère s’en tenir au caractère qui est 

d’ailleurs plus important dans le projet de réhabilitation de la tragédie en vue de sa perpétuité. 

Si le théâtre grec avait conservé toute son essence et son authenticité, il n’y aurait pas eu de 

texte car, les pièces étaient jouées une seule fois. Après ce fait, il n’y avait pas de trace écrite 

qui pourrait servir à la génération future.  

La politique de la patrimonialisation impulsée par Lycurgue après la défaite des Athéniens à 

Chéronée, a certainement porté ses fruits car, l’écho était parvenu à Aristote. Pour rendre la 

tragédie aussi vivante dans l’esprit du lecteur, il fallait la débarrasser au maximum de tout 

 
22 Aristote, Éthique à Nicomaque, 1106b 18 21 
23 Florence Dupont,2015, p. 64 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

80 
 

apparat, de tout artifice, de tout élément esthétique non essentiel. Le portrait physique du 

personnage n’était plus essentiel ; ce qui importe c’est son portrait moral duquel dépend le 

caractère. La présence du chœur pouvait bien être un attrait qui éloignerait le lecteur de l’impact 

que la tragédie pouvait avoir sur son esprit. Est-ce pour cette raison que Aristote en fait 

abstraction dans sa Poétique ? Il ne nous le dit pas, mais nous supposons que ces arguments ne 

sont pas exclus. Tout ce que nous retenons c’est qu’il a intégré le théâtre à la littérature, à 

l’image de notre conception moderne. S’il n’a pas influencé son siècle, il faut retenir qu’il a 

influencé en grande partie le théâtre moderne car depuis cette réorientation, la musique a été 

délaissée à l’opéra et le reste du théâtre fut conservé.  

C’est au nom de l’intégration du théâtre dans la littérature qu’il devient essentiel qu’il n’y ait 

pas de différence entre la représentation théâtrale d’une tragédie et sa lecture. Le texte doit être 

écrit de manière à susciter ces deux émotions (peur et pitié) chez le lecteur comme s’il était 

dans un théâtre.  À ce propos, Aristote affirme que « l'intrigue doit être construite de telle 

manière que, même sans les voir, celui qui assiste à la lecture des faits qui se déroulent frissonne 

de peur et éprouve de la pitié à cause de ce qui se passe »24 

Conclusion 

Par son impact sur l’esprit humain, nous retenons « que la tragédie exerce son pouvoir même 

en dehors de la scène et en l'absence d'acteurs »25. Son intégration à la littérature écrite doit tenir 

compte de tous les artifices de conviction de l’esprit humain. Si Aristote accorde une parcelle 

d’importance à la tragédie, c’est bien parce qu’elle impacte et purifie l’esprit. La tragédie nous 

dévoile à nous-mêmes. Elle nous rend compte de notre état de vulnérabilité. Et c’est justement 

cette prise de conscience qui conduit l’humain, dans la réciprocité de son agir, à se parfaire dans 

le commerce social. On parvient à l’évidence que la vulnérabilité humaine trouve son palliatif 

non seulement dans la nécessité à vivre en société, mais également dans le perfectionnement de 

l’humain à travers l’action de déprogrammation et de reprogrammation impulsée par la 

tragédie. 

Pour rendre la tragédie encore plus utile et convaincante, Aristote devrait rompre avec la 

manière traditionnelle de la concevoir. C’est la raison pour laquelle le chœur et les personnages 

 
24 Aristote, Poétique 1453b 5. 
25 Aristote, Poétique 1450b 20 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

81 
 

sont absents dans sa conception. Aussi, contrairement au projet de Platon, est-il nécessaire de 

la réhabiliter.  

Platon condamne la tragédie car à ses yeux, « les œuvres de ce genre déforment l’esprit de leur 

auditoire »26. Pour se justifier il évoque trois raisons: 

Premièrement il affirme que « celui qui possède une compétence préfère l’exercer et être 

renommé pour cette compétence, plutôt que de s’en faire l’imitateur »27. Le second argument 

repose sur l’observation qu’Homère ni aucun poète n’est connu pour avoir été capable de former 

des hommes, pour avoir eu des disciples et des compagnons, ce qui est le cas de tout véritable 

éducateur28. Le troisième argument enfin est que, si, pour chaque objet, il existe trois arts, l’art 

de s’en servir, l’art de le fabriquer, et l’art de l’imiter, c’est l’utilisateur qui connaît 

véritablement l’objet, qui sait comment il doit être fait pour remplir sa fonction, et non 

l’imitateur qui n’a besoin que d’être capable de reproduire son apparence extérieure : alors que 

le fabricant a une opinion correcte « parce qu’il est en communication avec celui qui sait et 

qu’il est contraint de l’écouter »29, l’imitateur n’aura lui ni savoir ni opinion correcte à ce sujet30.  

Platon est convaincu que « l’art d’imitation, et en général tout art d’imitation, réalise une œuvre 

qui est loin de la vérité et qui entretient une relation avec ce qui, en nous-mêmes, est réellement 

à distance de la pensée réfléchie, et il s’en fait le compagnon et l’ami, ne visant rien de sain, ni 

de vrai »31. Contrairement à cette pensée, l’innovation d’Aristote réside dans le fait qu’il croit 

en la puissance de la mimèsis et la rend consubstantielle à l’homme. 

 

Bibliographie 

Aristote, 2014, Œuvres complètes, texte établi sous la direction de Pierre PELLEGRIN, Paris, 

Flammarion. 

Descartes René, 2000, Discours de la méthode, Paris, Flammarion. 

 
26 Platon, Rép, X, 595 b 
27 Platon, Rép. X, 599b 
28 Platon, Rép. X, 599c 
29 Platon, Rép. X, 601 e 
30 Platon, Rép. 601c 
31 Platon, Rép. X, 603 a-b 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

82 
 

Dupont Florence, 2015, « Le théâtre grec n’était pas aristotélicien, le nôtre, oui », Le point, 

Hors-série,  N° 18. 

Platon, 2011, Œuvres complètes, textes établis et traduits par Luc Brisson, Paris, Flammarion. 

William Marx, « Catharsis et plaisir tragique selon Aristote », Chôra : revue d’études anciennes 

et médiévales (philosophie, théologie, sciences), nº 17, 2019, p. 163-180. 

 


