Acta Sunn-Xalaat Supplementum
Faculté des Lettres et Sciences Humaines
Université Cheikh Anta Diop de Dakar

Acta SUNU XALAAT Supplementum

N° 3, Décembre 2025, PP. 72-82.

L’art tragigue comme catharsis chez Aristote

Auteur : Dr Iyéwa Constant ODAH

Université Cheikh Anta Diop de Dakar

ISSN : 2772-2104 — ACTA N° 3, Décembre 2025 — Acta Sunu-Xalaat Supplementum — Faculté des Lettres et Sciences

Humaines — Université Cheikh Anta Diop de Dakar
revue-africaine-des-sciences-de-lantiquite-sunu-xalaat/sunu-xalaat-

supplements/ — ACTANuméro 3 / Décerrbre 2025



https://afrosciences-antiquity.com/revue-africaine-des-sciences-de-lantiquite-sunu-xalaat/sunu-xalaat-supplements/
https://afrosciences-antiquity.com/revue-africaine-des-sciences-de-lantiquite-sunu-xalaat/sunu-xalaat-supplements/

ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3

Introduction

Si nous partons du principe que le bien et le beau sont intrins€quement liés, alors la question de
I’art en tant que production de la beauté devient une préoccupation morale. Or, en matiere d’art
scénique, 1’apport de la Grece n’est plus a démontrer. Son théatre, dans sa mission religieuse
¢tait organisé de mani€re a instaurer un support pour la communication avec les dieux. Les
picces étaient jouées une seule fois lors des compétions organisées a 1’occasion des cérémonies
religieuses. A 1’issue de ces compétitions, il n’y avait aucune politique de conservation des
pieces jouées. Avec I’intégration du théatre a la littérature, les objectifs du théatre changerent.
Inscrit dans cette perspective de patrimonialisation du savoir grec, Aristote s’est investi de la
mission d’écrire la Poétique. Il y traite de la poésie tragique et épique, de leurs origines, de leurs
formes et de I’organisation de leurs parties. [l met en exergue la mission morale et philosophique
de la tragédie car elle est censée non seulement donner du plaisir a voir mais ¢également rendre
I’humain meilleur. Face a cette ambivalence de la tragédie , quelle est la réelle finalité qui lui
est assignée ? est-elle un plaisir esthétique et ou une vertu thérapeutique de dissuasion ? Pour
lever I’équivoque, nous avons taché premierement d’identifier les différents types de plaisirs
tragique. Ensuite, nous avons démontré que le plaisir cathartique a certes un impact

physiologique sur le sujet, mais contribue davantage a sa purification psychologique.
1- Les types de plaisirs tragiques

Pour dégager les types de plaisirs tragiques, il est nécessaire de savoir en amont ce qu’est une

tragédie. Aristote la congoit comme

« la représentation d'une action grave et sérieuse, compléte et d'une certaine étendue, dans un
langage attractif dont chacune des formes est utilisée séparément dans les différentes parties de
';euvre, exécutée par des acteurs et pas au moyen d'un récit, et qui, au moyen de la pitié et de la

peur, effectue la purgation des vécus émotionnels de cette nature. »*

Pour éviter le débat sémantique dont fait objet le terme grec mimésis nous voudrions souligner
notre adhésion a la conclusion combien édifiante de Paul Ricoeur dans Temps et récit : « si nous
continuons a traduire mimesis par imitation, il faut entendre tout le contraire du décalque d’un
réel préexistant et parler d’imitation créatrice. Et si nous traduisons mimesis par représentation,
il ne faut pas entendre par ce mot quelque redoublement de la présence ». Dans tous les cas,

que mimesis soit représentation ou imitation, elle doit porter I’empreinte de la cause efficiente

! Aristote, Poétique, 1449b 25-28

73



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
pour emprunter a Aristote son expression. L’agent doit y opérer le transfert de son génie. C’est
dans cette veine que pour mieux appréhender la tragédie, il énumére ses caractéristiques

essentielles :

« Toute tragédie comporte donc nécessairement six ¢léments constitutifs, ce qui la qualifie en
tant que tragédie. Ces ¢éléments sont l'intrigue, les caractéres, l'expression, le raisonnement, le
spectacle et le chant. Deux éléments sont les moyens de la représentation, un élément en est le

mode, trois en sont les sujets ; et il n'y en a pas d'autre en dehors d'eux. »?2

Puisque la tragédie est définie et ses caractéristiques sues, tdichons de distinguer et d’analyser

les différents plaisirs qu’elle génere.

De prime abord, Aristote aborde le plaisir cognitif. Il commence en disant qu’ « Imiter est
naturel aux hommes dés ’enfance (et ils différent des autres animaux en ce que I’homme est
trés apte a I’imitation et qu’il acquiert ses premieres connaissances au moyen de I’imitation), et
naturel aussi le fait que tous prennent plaisir (yaipetv) aux imitations »3. Ces propos d’Aristote
mettent en exergue deux réalités : 1’une consiste a dire que 1’imitation est « la chose du monde
la mieux partagée » car chaque étre humain possede naturellement cette aptitude. L’autre
consiste a admettre que c’est naturellement que les humains ont recu en partage le fait de

prendre plaisir aux imitations.

Concomitamment a cette deuxieme réalité, il ressort avec Aristote que prendre un plaisir n’est
pas un artéfact. C’est un besoin consubstantiel a notre condition humaine. On peut donc oser
dire que toute personne qui ne prend pas plaisir aux imitations est soit un « Dieu ou une brute »,
car Dieu étant comblé de tout ne saurait prendre aucun plaisir ; sinon quelque chose lui
manquerait et il ne serait plus Dieu. Quant aux animaux, étant dépourvus d’esprit, et incapable
de ressentir le type de plaisirs issu de ’imitation, ils n’en éprouveraient aucune nécessité. Il est
donc « naturel » pour ’humain de tirer plaisir de I’imitation. Aristote nous édifie encore plus
car il nous révele que I’imitation confére a I’enfant ses premiéres connaissances. L’ imitation
constitue par voie de conséquence, le premier moyen de connaissance. Cette désignation n’est
pas exclusive car dire qu’il y a un « premier » c’est admettre I’existence d’une suite. Cette

admission implique I’existence d’un deuxieme, et méme d’un dernier. Sinon [’utilisation de

2 Aristote, Poétique, 1450a 8-12
3 Aristote, Poétique, 1V, 1448 b 5-9

74



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
I’adjectif numéral « premiéres » serait non avenue. Si I’imitation est le moyen qui nous permet

d’accéder aux premieres connaissances, quelle serait alors la part qui est échue a I’imitateur ?

Aristote y répond en affirmant que meilleur est le poéte qui peut le mieux se représenter les
faits ou « se les mettre sous les yeux », et le mieux « entrer dans les passions », de maniere a

obtenir I’imitation la plus ressemblante.* Au plaisir cognitif s’ajoute celui esthétique.

Pour Aristote, « Si on n’a pas vu auparavant, ce n’est pas en tant qu’imitation que 1’image
donnera du plaisir (momoet v H100v1v), mais par le biais de I’exécution, de la couleur ou de
quelque autre cause de ce genre. »°. Le plaisir esthétique qui découle de I’imitation n’est pas di
au simple fait de celle-ci mais plutot par le concours de la bonne exécution de 1’imitation qui
ressort les différents constituants de la sceéne. C’est dire que le plaisir esthétique est tributaire
d’une bonne représentation du beau. Les conditions doivent €tre réunies afin de donner du gott
a ce qui est représenté. Ce fait évitera au spectateur ou au lecteur d’étre ennuyé. La simple
imitation ne suffit gueére pour produire du plaisir. Il lui faut étre réalisée afin de toucher la
sensibilité de celui qui contemple. C’est dire que la tragédie doit étre réalisée avec soin, rigueur
et dans un but bien déterminé. Le plaisir esthétique constitue une propédeutique au plaisir
cognitif en ce sens qu’en contemplant une image, on ne se limite a 1’aspect esthétique de
I’image. Toute ame avertie transcende le plaisir esthétique que produit la tragédie pour atteindre
le plaisir cognitif. «En effet, voir des figurations donne du plaisir pour la raison que, en les
contemplant, on comprend par inférence ce qu'en est chaque ¢lément, par exemple que ce
personnage-ci, c'est Untel »°. La contemplation d’une image produit en nous I’évocation des
souvenirs. Dans chaque contemplation se trouve une activité intellectuelle sans précédent qui
nous connecte a I’ensemble de nos souvenirs et, dans cette kyrielle d’informations, nous faisons
le tri et la reconnexion avec chaque ¢lément de la tragédie. C’est ce que Aristote évoque sous
le terme trés ¢élogieux et rhétorique d’ « inférence ». Notre compréhension est donc
conditionnée a cette gymnastique intellectuelle. Tout commence d’abord par les sens et se

poursuit par la raison. Les sens sont donc indispensables dans le processus de la connaissance.

A ce propos, dans les phrases liminaires de la Métaphysique, Aristote postule que « Tous les
humains ont par nature le désir de savoir. Preuve en est le plaisir qu'ils prennent aux sensations,

car elles leur plaisent d'elles-mémes indépendamment de leur utilité et, plus que les autres, la

4 Aristote, Poétique XVII, 1455 4 23-35.
> Aristote, Poétique, IV, 1448 b 17-19
® Aristote, Poétique 1448b 15 a 17

75



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
sensation visuelle. »’. Dans le cas d’espéce, la sensation de la vue sied bien a notre contexte.
La vue est capitale dans la jouissance du plaisir tragique car « c'est elle qui nous fait au plus
haut point acquérir des connaissances et nous donne a voir beaucoup de différences »%. De cette
sensation en nait la mémoire et celle-ci aide @ mieux comprendre le fait observé. Ces passages
d’ Aristote sont semblables a la réminiscence platonicienne. Autant la vue déclenche le souvenir
Chez Aristote, autant 1’ame peut se souvenir des réalités qu’elle avait contemplées dans le
monde intelligible. On comprend par voie de conséquence que méme si la tragédie est imitation,
elle n’est pas celle d’une fantaisie de 1’esprit. Elle peint toujours ou évoque ou réactualise un

fait réel. L’imitation a pour but de conserver la mémoire collective.

Pour mémoire, apreés la défaite d’Athénes en 338 contre la Macédoine, une politique
patrimoniale a été instaurée. C’est ainsi que les tragédies ont été transformées en textes. Il est
probable que la Poétique d’ Aristote se soit inspirée de ce courant. Enfin, aux plaisirs cognitif

et esthétique se surajoute le plaisir propre de la tragédie : la pitié et la terreur.’

La tragédie produit peur et piti¢ « elle doit aussi étre celle d'événements qui suscitent peur et
pitié, ce qui a lieu surtout et d'autant plus fortement quand ils se produisent contre notre attente,
tout en découlant les uns des autres. »'°. Le déroulement de la scéne ne doit pas se faire de
manicre a ce que I’on devine le dénouement de I’intrigue. Seul le caractére soudain des faits

garantit I’expression des émotions

Une intrigue doit avoir pour dénouement une situation qui tend « du bonheur vers le malheur —
et cela, non pas a cause de sa perversité, mais a cause d'une erreur grave commise par un homme

tel que je 1'ai décrit, ou par quelqu'un qui est plus vertueux que celui-ci plutét que moins. »**
que ) par quelq q p q p q

Un autre plaisir de la tragédie est celui «issu de la pitié et de la peur au moyen de la
représentation que le poéte doit procurer. »'2. Ici Aristote met en exergue la fonction assignée
au poete. Il doit agir de maniere a procurer a I’humain un plaisir issu de la peur et de la pitié.
Le sentiment de pitié provient de « celui qui ne mérite pas un sort malheureux, l'autre sur un

homme semblable a nous, ce qui fait que ce cas-1a ne sera ni pitoyable ni effrayant). »*

7 Aristote, Mét. 980a21

8 Aristote, Mét. 980a26 a 27

% Poétique XIII, 1453 4 36.

10 Aristote, Poétique 1452a2-4

1 Aristote, Poétique 1453a 15
12 Aristote, Poétique 1453b 12

13 Aristote, Poétique 1453a 5

76



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
En composant la tragédie, I’auteur veillera a ce que son texte donne du plaisir qui affectera aussi

bien le corps que I’ame.
2- Le plaisir cathartique : impact physiologique et ou psychologique ?

La tragédie suscite, pour ceux qui la vivent, deux émotions fondamentales : la piti¢ et la peur.
Le sentiment de pitié¢ nait a la suite des cas d’injustices que subissent les acteurs de la tragédie

alors que la peur provient des situations dramatiques.

Méme si « la confiance en soi et la peur, les excitations sexuelles et les autres événements
pénibles ou agréables qui affectent le corps sont accompagnés d’échauffement ou de
refroidissement, tantot d’une partie du corps, tantot du corps tout entier. »'4, faut-il conclure

que la peur implique exclusivement une réaction physiologique ? d’ou provienne les affects ?

Soit cet extrait des Problemes d’ Aristote : « Le mélange de bile noire est tantdt froid comme de
I’eau, tant6t chaud, si bien que, lorsque quelque chose de terrifiant (po6epdv) s’annonce, si le
mélange est plus froid, le sujet devient lache. Car le mélange ouvre la voie a la terreur, et la
terreur (p660g) refroidit. »'°. Nous retenons en substance que le mélange de bile qui est un
phénomene organique, a un impact sur I’esprit. C’est pourquoi le mélange ouvre la voie a la

lacheté ou a la terreur.

Il est & noter que la tragédie a un impact positif sur ’esprit. A ce propos, Aristote affirme que
« ce que la tragédie a de plus important pour captiver I'esprit, ce sont les éléments constitutifs
de lintrigue, c'est-a-dire les retournements de situation et les reconnaissances »'®. Les
retournements de situation et les reconnaissances ne sont pas des faits ni pour plaire ni pour
charmer I’esprit encore moins pour se divertir. Ils apparaissent comme une thérapie de choc qui
dissuade D’esprit humain et lui imprime la bonne marque de conduite. Vue sous cet angle, «
l'intrigue est le principe et, pour ainsi dire, I'ame de la tragédie, tandis que les caracteres y

tiennent la seconde place. »*” Qu’en est-il alors du raisonnement ?

Il « tient la troisiéme place. C'est la faculté de dire ce qu'il en est d'une situation et la réponse
appropriée qu'elle requiert, ce qui, dans le domaine des discours, releéve de la fonction de 1'art

politique et de l'art rhétorique ; et, de fait, si les anciens poétes faisaient parler leurs personnages

1% Aristote, Du mouvement des animaux, 701 b 33 - 702 4 10)
5 Aristote, Problémes XXX, 1, 954a 10-13

16 Aristote, Poétique 1450a 34

17 Aristote, Poétique 1450a 38

77



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
a la manicre des hommes politiques, nos poétes contemporains les font parler a la maniére des

orateurs. »18

Les intrigues ne doivent pas étre oubliées « les intrigues doivent avoir une longueur que la
mémoire peut retenir aisément. »'°. Le but de la tragédie n’est pas d’ordre ludique. Elle a été
congue pour s’incruster dans la mémoire collective, pour fagonner 1’esprit humain. Elle agit sur
ce que les psychologues appellent L’inconscient personnel profond®. Les scénes tragiques
faconnent notre étre intérieur. Elles remodélent I’esprit du citoyen en le rendant apte a toute

bonne ceuvre. Comment cette transformation se rend-elle possible ?

En suivant la mise en scéne ou en lisant une tragédie, I’esprit du sujet se reconditionne
lentement. Les scénes qui défilent marquent I’esprit et font partie de son expérience. Les
sentiments de pitié€ et de peur qui naissent respectivement des formes d’injustices et des drames
inattendus, conduisent le sujet a prendre conscience de sa vulnérabilité, et préparent 1’esprit a
¢tablir des barrieéres de défense afin de ne ni commettre ces formes d’injustice ni les subir.
Inconsciemment 1’esprit est impacté par ces expériences qui fagonnent notre vie en changeant
notre personnalité. En ce sens, la catharsis tragique chez Aristote a pour finalit¢ d’accomplir la
vie harmonieuse des citoyens par le vivre ensemble car elle nous transforme en nous orientant
vers la pratique des vertus cardinales : « Pour Aristote, la tragédie vise a purger les passions,
elle est donc bénéfique, parce qu'elle permet aux citoyens de mieux vivre ensemble »?L. Elle
épure I’ame en la réorientant : il s’agit d’une conversion de I’ame. Le plaisir tragique n’opere
plus comme un simple jeu mais devient un jeu d’enjeux car il place le sujet face a des situations
qui I’aménent a faire une introspection, a s’identifier a celui qui a subi ou qui commet

I’injustice, a se sentir vulnérable.

A T’issue de 1’examen, on change de perspectives ; On s’améliore, et on devient acteur de
I’harmonie et de la cohésion sociale. La tragédie devient un puissant moyen d’éducation capable
de convertir les ames. Certes, le drame tragique est violent car il inspire la peur. Toutefois, la
transformation qu’il engage dans le sujet est subtile, discret et efficace pour corriger les vices

qui compromettent la paix. La tragédie a donc un impact psychologique sur I’humain. Elle

18 Aristote, Poétique 1450b 5-8

19 Aristote, Poétique 1451a 5

207] se définit comme I’ensemble de toutes les expériences passées, de tous les événements de ma vie, aujourdhui
tombés dans I’oubli, qui m’ont fagonné, qui ont forgé ma personnalité, et qui ont fait de moi ce que je suis. Ainsi,
ma fagon d’imaginer, de penser, ou de me comporter, est la conséquence de mon passé, qui désormais, fait corps

avec ma conscience.
21 Florence Dupont,2015, p. 64

78



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
transforme donc sa personnalité. Elle devient une école d’apprentissage des vertus par
I’exemple. Ici, on est loin des théories ennuyeuses. On fait plutot face a des actions concréetes
qui interpellent, dissuadent et conscientisent. Chaque individu parvient a identifier et a retenir
ce qui lui convient pour la qualité¢ de son ame. Pour utiliser une expression propre au monde
informatique, la tragédie est un puissant moyen de déprogrammation et de reprogrammation.
Elle formate notre esprit et le rend apte a toute action vertueuse. L’homme étant naturellement
perfectible, la tragédie vient le déconstruire pour enfin le reconstruire. Dans la tragédie on y
rencontre des exces et des défauts. Ni I'un ni ’autres ne sont bons pour ’humain. Ce qui lui
convient, c’est le juste milieu. Par la tragédie, « on peut s'effrayer, se montrer intrépide, nourrir
des appétits, s'irriter, s'apitoyer et, en somme, éprouver du plaisir et du chagrin, tantot plus,
tantdt moins et, dans les deux cas, sans que ce soit a bon escient »?2. La bonne action, celle
vertueuse réside dans le juste milieu, entre I’exces et le défaut. En nous représentant les
inconvénients des exces et des défauts, la tragédie nous conditionne a adopter le juste milieu,

donc, a pratiquer la vertu.
Pourquoi Aristote ignore-t-il le personnage et le cheeur dans la tragédie ?

Chez les Grecs, la tragédie était mise a jour a I’occasion des compétitions organisées pendant
les fétes rituelles et religieuses. La peur et la piti¢ qu’elle suscite a cette occasion avait pour
finalité de convaincre le jury. Toutefois, Avec Aristote, ces deux notions ont pour finalité la
purgation des passions. C’est 1a I’innovation d’ Aristote. Il a réinventé la tragédie grecque en la
détournant de tout ce qui pouvait la rendre vile et inutile. Bien que la musique ne lui soit pas
sans importance, il n’accorde aucune place au Cheeur dans sa conception. Il en est de méme du
personnage. Plutdt, il le substitue au caractére. Il « déduit les personnages du récit [car] un
personnage est un ethos, un caractére »*. Aristote préfére s’en tenir au caractére qui est
d’ailleurs plus important dans le projet de réhabilitation de la tragédie en vue de sa perpétuité.
Si le théatre grec avait conservé toute son essence et son authenticité, il n’y aurait pas eu de
texte car, les piéces étaient jouées une seule fois. Apres ce fait, il n’y avait pas de trace écrite

qui pourrait servir a la génération future.

La politique de la patrimonialisation impulsée par Lycurgue aprés la défaite des Athéniens a
Chéronée, a certainement porté ses fruits car, 1’écho était parvenu a Aristote. Pour rendre la

tragédie aussi vivante dans 1’esprit du lecteur, il fallait la débarrasser au maximum de tout

22 Aristote, Ethique a Nicomaque, 1106b 18 21
3 Florence Dupont,2015, p. 64

79



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
apparat, de tout artifice, de tout élément esthétique non essentiel. Le portrait physique du
personnage n’était plus essentiel ; ce qui importe ¢’est son portrait moral duquel dépend le
caractere. La présence du chceur pouvait bien étre un attrait qui éloignerait le lecteur de I’impact
que la tragédie pouvait avoir sur son esprit. Est-ce pour cette raison que Aristote en fait
abstraction dans sa Poétique ? Il ne nous le dit pas, mais nous supposons que ces arguments ne
sont pas exclus. Tout ce que nous retenons c’est qu’il a intégré le théatre a la littérature, a
I’image de notre conception moderne. S’il n’a pas influencé son siécle, il faut retenir qu’il a
influencé en grande partie le théatre moderne car depuis cette réorientation, la musique a été

délaissée a I’opéra et le reste du théatre fut conservé.

C’est au nom de I’intégration du théatre dans la littérature qu’il devient essentiel qu’il n’y ait
pas de différence entre la représentation théatrale d’une tragédie et sa lecture. Le texte doit étre
écrit de manicre a susciter ces deux émotions (peur et piti¢) chez le lecteur comme s’il était
dans un théatre. A ce propos, Aristote affirme que « l'intrigue doit étre construite de telle
manicre que, méme sans les voir, celui qui assiste a la lecture des faits qui se déroulent frissonne

de peur et éprouve de la pitié a cause de ce qui se passe »**
Conclusion

Par son impact sur I’esprit humain, nous retenons « que la tragédie exerce son pouvoir méme
en dehors de la scéne et en I'absence d'acteurs »?°. Son intégration a la littérature écrite doit tenir
compte de tous les artifices de conviction de 1’esprit humain. Si Aristote accorde une parcelle
d’importance a la tragédie, c’est bien parce qu’elle impacte et purifie I’esprit. La tragédie nous
dévoile a nous-mémes. Elle nous rend compte de notre état de vulnérabilité. Et c’est justement
cette prise de conscience qui conduit ’humain, dans la réciprocité de son agir, a se parfaire dans
le commerce social. On parvient a 1I’évidence que la vulnérabilité¢ humaine trouve son palliatif
non seulement dans la nécessité a vivre en société, mais également dans le perfectionnement de
I’humain a travers 1’action de déprogrammation et de reprogrammation impulsée par la

tragédie.

Pour rendre la tragédie encore plus utile et convaincante, Aristote devrait rompre avec la

maniére traditionnelle de la concevoir. C’est la raison pour laquelle le cheeur et les personnages

24 Aristote, Poétique 1453b 5.
3 Aristote, Poétique 1450b 20

80



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
sont absents dans sa conception. Aussi, contrairement au projet de Platon, est-il nécessaire de

la réhabiliter.

Platon condamne la tragédie car a ses yeux, « les ceuvres de ce genre déforment 1’esprit de leur

auditoire »%8. Pour se justifier il évoque trois raisons:

Premiérement il affirme que « celui qui possede une compétence préfere 1’exercer et étre
renommé pour cette compétence, plutdt que de s’en faire I’imitateur »?’. Le second argument
repose sur I’observation qu”’Homere ni aucun poete n’est connu pour avoir ¢té€ capable de former
des hommes, pour avoir eu des disciples et des compagnons, ce qui est le cas de tout véritable
éducateur?. Le troisiéme argument enfin est que, si, pour chaque objet, il existe trois arts, I’art
de s’en servir, I’art de le fabriquer, et I’art de I’imiter, c’est ’utilisateur qui connait
véritablement 1’objet, qui sait comment il doit étre fait pour remplir sa fonction, et non
I’imitateur qui n’a besoin que d’étre capable de reproduire son apparence extérieure : alors que
le fabricant a une opinion correcte « parce qu’il est en communication avec celui qui sait et
29 |

qu’il est contraint de 1I’écouter »?°, I’imitateur n’aura lui ni savoir ni opinion correcte a ce sujet>°.

Platon est convaincu que « I’art d’imitation, et en général tout art d’imitation, réalise une ceuvre
qui est loin de la vérité et qui entretient une relation avec ce qui, en nous-mémes, est réellement
a distance de la pensée réfléchie, et il s’en fait le compagnon et I’ami, ne visant rien de sain, ni
de vrai »%. Contrairement a cette pensée, I’innovation d’Aristote réside dans le fait qu’il croit

en la puissance de la mimesis et la rend consubstantielle a I’homme.

Bibliographie

Aristote, 2014, (Euvres compleétes, texte établi sous la direction de Pierre PELLEGRIN, Paris,

Flammarion.

Descartes René, 2000, Discours de la méthode, Paris, Flammarion.

26 Platon, Rép, X, 595 b
27 Platon, Rép. X, 599b

28 Platon, Rép. X, 599c

29 Platon, Rép. X, 601 e
30 Platon, Rép. 601c¢c

31 Platon, Rép. X, 603 a-b

81



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
Dupont Florence, 2015, « Le théatre grec n’était pas aristotélicien, le ndtre, oui », Le point,

Hors-série, N° 18.

Platon, 2011, Euvres completes, textes établis et traduits par Luc Brisson, Paris, Flammarion.
William Marx, « Catharsis et plaisir tragique selon Aristote », Chora : revue d’études anciennes

et médiévales (philosophie, théologie, sciences), n° 17, 2019, p. 163-180.

82



