
Acta Sunu-Xalaat Supplementum 
Faculté des Lettres et Sciences Humaines 

Université Cheikh Anta Diop de Dakar 

ISSN : 2772-2104 – ACTA N° 3, Décembre 2025 – Acta Sunu-Xalaat Supplementum – Faculté des Lettres et Sciences 
Humaines – Université Cheikh Anta Diop de Dakar 

URL : https://afrosciences-antiquity.com/revue-africaine-des-sciences-de-lantiquite-sunu-xalaat/sunu-xalaat-

supplements/ – ACTA Numéro 3 / Décembre 2025 

 

Acta SUNU XALAAT Supplementum 

N° 3, Décembre 2025, PP. 95-116. 

 
 

Les hilotes dans les Vies Parallèles de 

Plutarque (Lycurgue, Solon, Aristide, Cimon, 

Agésilas, Agis-Cléomène) 

 

 

 

 

 

 

Auteurs : Dr Papa Birane THIAM &  

Dr Moussa Aleyri Salam Sy, 

Université Marie et Louis Pasteur (Besançon) 

 

 

https://afrosciences-antiquity.com/revue-africaine-des-sciences-de-lantiquite-sunu-xalaat/sunu-xalaat-supplements/
https://afrosciences-antiquity.com/revue-africaine-des-sciences-de-lantiquite-sunu-xalaat/sunu-xalaat-supplements/


A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

96 

 

Résumé : Si de nombreuses pages ont été rédigées sur Plutarque d’une part, et sur les hilotes 

de Sparte d’autre part, très peu ont, à notre connaissance, été écrites sur la condition et le statut 

social des hilotes vues sous la plume de Plutarque. En combinant ces deux sujets dans cette 

contribution, nous visons à analyser le vocabulaire utilisé pour désigner ces dépendants 

collectifs dans les Vies Parallèles, à cerner le statut de l’hilote dans sa personne et dans ses 

biens, et à explorer la nature des relations entre les hilotes et leurs dominants spartiates. La 

méthode utilisée pour mener cette étude a consisté, dans un premier temps, à procéder au relevé 

systématique de toutes les citations où il est fait mention des hilotes chez Plutarque afin de 

constituer notre corpus. Le commentaire de ce corpus permettra, dans un second temps, de 

cerner la place des hilotes dans la société spartiate. 

 

Abstract : If many pages have been written about Plutarch on one hand, and about the helots 

of Sparta on the other hand, very few, to our knowledge, have been written about the condition 

and social status of the helots as seen through the pen of Plutarch. By combining these two 

subjects in this contribution, we aim to analyze the vocabulary used to designate these collective 

dependents in the Parallel Lives, to define the status of the helot in his person and in his 

property, and to explore the nature of the relationships between the helots and their Spartan 

masters. The method used to conduct this study consisted, initially, of systematically recording 

all citations where helots are mentioned in Plutarch in order to constitute our corpus. The 

commentary on this corpus will, in a second phase, allow us to define the place of the helots in 

Spartan society. 

Mots-clés : Esclavage, Dépendance, Hilotes, Plutarque, Sparte, Vies parallèles. 

Keywords : Slavery, Dependence, Helots, Plutarch, Sparta, Parallel Lives. 

 

  



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

97 

 

Introduction 

La redéfinition du concept d’esclavage antique a été entreprise dans les années 1970 et 

1980, lorsque plusieurs études ont mis en évidence la diversité des types serviles et 

l’imprécision de la notion de servitude. Toutes les personnes non-libres dans l’antiquité ne 

pouvaient être catégorisées comme esclaves, car il existait une multitude de statuts et de 

situations de dépendance qui ne correspondaient pas strictement à la définition traditionnelle de 

l’esclavage. La notion de dépendance est alors définie et s’impose comme moyen de nommer 

des formes de sujétion non esclavagistes, qu’elles soient collectives ou individuelles. En effet, 

l’emploi des termes grecs et latin signifiant l’esclavage ne renvoient pas nécessairement à une 

réelle situation d’asservissement, il peut s’agir d’une sujétion politique, morale, domestique. 

Ce concept permet donc de désigner un ensemble de situations qui ne dépendent pas 

uniquement d’une situation d’esclavage-marchandise mais il n’a pas été admis par toute la 

communauté scientifique. Anne-Marie Annequin (2013, p. 114) indique que Yvon Garlan 

préfère user de « servitudes communautaires » et Jean Ducat « de type hilotique ».  Ainsi, pour 

mieux appréhender la complexité des relations sociales et économiques en Grèce plus 

particulièrement à Sparte, nous allons analyser dans cette contribution à partir des Vies 

parallèles1 la condition des hilotes, dépendants collectifs 2de la cité de Sparte. Le problème de 

la servitude et du comportement des Hilotes, cette population ethnique ultra majoritaire, 

martyrisée par les Spartiates durant plusieurs siècles et maintenue dans la servitude par la 

totalité de l’appareil militaire lacédémonien, est en effet incontournable pour toute étude 

générale sur Sparte. 

Ainsi, dans sa partie consacrée aux servitudes communautaires, Yvon Garlan (1982, p. 

100-107) consacre plusieurs pages au cas des hilotes de Sparte. En effet, un mode de production 

qui exploite des paysans dépendants avait été mis en place après la victoire de Sparte sur la cité 

d’Hélos en Laconie. Nous allons, dans le cadre de notre étude, essayer de comprendre à partir 

des Vies Parallèles de Plutarque ce système : d’abord à travers une approche terminologique 

pour connaitre quand, comment et pourquoi il s’est constitué, ensuite à travers une approche 

 
1 Les Vies en question, sont les Vies des grands noms de l'histoire d'Athènes (Solon, Aristide, Cimon) et de Spartiate 

(Lycurgue, Agésilas, Agis-Cléomène) dont Plutarque a retracé les caractères et où les hilotes sont mentionnés. 

Chronologiquement, ces Vies s’étalent des temps mythologiques au III ère siècle av. J.-C. mais se concentrent 

surtout sur la période classique (Ve-IVe s.). 
2 Comme les hilotes, les Mariandyniens de Bithynie, les Clarotes de Crètes et les Pénestres de Théssalie sont des 

dépendants collectifs. 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

98 

 

juridique pour cerner le statut de l’hilote dans sa personne et dans ses biens, et enfin une 

approche sociale pour comprendre la nature des relations entre les hilotes et leurs dominants 

spartiates. 

 

1- Terminologie 

le tableau qui suit présente les deux dérivés de εἱλώτης utilisés par Plutarque pour désigner les 

dépendants collectifs dans ses Vies des Spartiates.   

εἱλώτης et ses dérivés dans les Vies Parallèles de Plutarque 

 Individus Actions Condition/Statut 

Noms communs εἵλως 

εἱλωτίς 

  

Verbes    

Adjectifs   εἱλωτικός 

 

Les auteurs modernes et encore moins anciens ne s’accordent pas sur l’étymologie du 

mot hilote (εἵλως) et les circonstances de l’asservissement de ces derniers. Deux types 

d’explications présentées comme radicalement opposées ont en effet été données à l’esclavage 

des hilotes de Laconie et de Messénie. Ainsi, selon l’interprétation d’Héllanicos de Lesbos, 

suivi par Ephore, Théopompe et Pausanias, le nom hilotes viendrait d’Hélos, une bourgade, 

située au sud de Sparte, dont les habitants auraient été asservis et seraient devenus les premiers 

hilotes. Il voit en effet dans l’hilotisme le résultat d’une victoire de Sparte sur la cité d’Hélos. 

Mais comme le souligne P. Chanteraine (1999, p. 321)3, dans son Dictionnaire étymologique 

de la langue grecque, cette dérivation est peu crédible sur le plan historique et impossible sur 

le plan phonétique. Plutarque dans Lycurgue (II, 1 : no 1) rapporte la tradition qui attribue à 

l’hilotisme une origine ethnique, les hilotes étant des Achéens soumis par les envahisseurs 

Doriens à l'époque du roi Soos, fils de Proklès. L’aristocratie achéenne se serait enfuie, tandis 

que les paysans, restés sur place, verseraient des redevances à leurs nouveaux maîtres. Mais 

 
3 N. LURAGHI, 2003, a récemment souligné que le rapprochement entre les hilotes et la cité d'Hélos, tout comme 

Jean Ducat l'avait fait, semble être une reconstruction totale et fictive. Selon lui, tout comme pour Jean Ducat, le 

choix de la cité d'Hélos comme origine de ces esclaves du territoire est une manière de leur attribuer une identité 

collective distincte de celle des citoyens. 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

99 

 

tous les Achéens n'ont pas été réduits à l’état d’hilotes, puisque Amyclées a joui d’un statut 

particulier et que les Périèques ne descendent pas nécessairement d’envahisseurs. Les anciens 

voyaient ainsi dans les hilotes les descendants de populations très anciennement libres mais 

asservies à la suite de la soi-disante conquête de la Laconie lors de l’arrivée des Doriens4 ou, 

dans une seconde étape, après leur implantation à Sparte. Discutant aussi l’étymologie d’hilote, 

L’étymologicum Magnum, le plus important lexique byzantin de grec ancien qui ait été 

conservé, propose de faire venir le terme du substantif ἕλος qui signifie ‘étendue d’eau 

stagnante, marais’, ce qui n’est qu’une variante de la thèse d’Héllanicos, car, Hélos étant situé 

dans une région marécageuse. Le même ouvrage tente également de relier εἵλωτες à la racine 

de ἁλίσκομαι « prendre, faire prisonnier ». Sur le plan sémantique, ce rapprochement paraît 

excellent, le verbe étant fréquemment utilisé pour désigner la capture de soldats par l’ennemi. 

Les hilotes pourraient donc étymologiquement être considérés comme des prisonniers de 

guerre, ce qui correspond bien au sort des Messéniens qu’Hérodote ne qualifie encore jamais 

d’hilotes : ils ne se seraient vu imposer ce statut qu’à l’issue de la deuxième guerre de Messénie, 

au plus tôt dans la seconde moitié du VIIe siècle5. 

Évolution interne de la société ou asservissement après conquête, l’étymologie du mot 

hilotes est difficile à déterminer. C’est pourquoi on ne peut qu’approuver Chantraine (1999, p. 

321 approuvé par Ducat, 1990, p. 10) lorsqu’il dit « comme beaucoup de noms de l’esclave, le 

mot est sans étymologie ». Cependant, cela ne remet pas en doute, en aucun cas, la connotation 

servile du terme. Plutarque rappelle tout de même que les hilotes n’étaient pas la seule 

population servile à Sparte. Il y avait aussi des esclaves marchandises du type athénien. Il 

souligne dans la comparaison entre Lycurgue et Numa (XXIV, [II], 7 : no 9), qu’à Sparte les 

activités économiques sont abandonnées aux esclaves et aux hilotes. Il mentionne aussi les 

individus qui ont été vendus à l’extérieur, ce qui était interdit pour les Hilotes. Il rapporte en 

effet dans Lycurgue (XVI, 5) l’achat des nourrices laconiennes par des étrangers, notamment 

Amycla, la nourrice d’Alcibiade. Ainsi, utilisé à dix-sept reprises avec ses dérivés « εἵλως » 

désigne un serf rattaché à la terre, εἱλωτίς renvoie à la femme hilote (Vie de Agésilas, III, 2 : no 

 
4 Pour aller vite sur ce sujet des prétendues invasions doriennes, voir Patrice Brun, 2023, p. 27-30. 
5 Tyrtée, frg. 5 ne dit pas explicitement que les Messéniens sont devenus des hilotes, mais il décrit une population 

soumise et travaillant pour les Spartiates, ce qui correspond bien au statut des hilotes. Le statut des Messéniens à 

l’issue de la deuxième guerre de Messénie est sujet à controverse. LURAGHI, 2008, p. 61-67, a émis l’hypothèse 

que les Spartiates n’auraient hilotisé en Messénie que les pré-Doriens, c’est-à-dire les Achéens, laissant libres les 

Messéniens d’origine dorienne. DUCAT, 1990, p. 141-144, a adopté une vue différente. Il a émis l’hypothèse 

selon laquelle l’hilotisation des Messéniens a été progressive jusqu’à la période classique au cours de laquelle les 

Messéniens seraient véritablement devenus hilotes. 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

100 

 

15) tandis que εἱλωτικός renvoie à ce « qui se rapporte aux hilotes » (Vie de Solon, XXII, 2 : no 

10)6. Le lien de ses paysans dépendants avec la terre est donc très important, il est même 

constitutif de leur statut.  

Selon la définition de Yvon Garlan, regroupés en villages et vivant dans un cadre 

familial, les hilotes étaient attachés aux lots de terre (klèroi) alloués aux Spartiates ou 

semblables « Homoioi », citoyens de plein droit. Ils avaient donc pour principal obligation de 

verser au « maître » détenteur de la portion de terre qu’ils travaillaient, une part des récoltes 

qualifiée généralement d’apophora, constituée d’une quantité fixe de céréales, avec des fruits 

et des légumes à proportion selon Plutarque (Vie de Lycurgue, VIII, 7)7. Cette redevance 

annuelle en nature était fixée par tête de Spartiate et il était interdit aux maîtres d’en rehausser 

le taux sous peine de malédiction d’après Plutarque. Il parle en effet de malédiction contre 

quiconque se ferait payer plus que la traditionnel. Il insiste ainsi sur l’aspect contractuel, 

l’échange de service donnant à cette situation l’aspect d’un contrat de servitude. Les hilotes 

disposaient donc du surplus des produits de leur travail qui servaient à leur reproduction. Ils 

vivaient avec leurs familles et pouvaient se constituer une certaine fortune transmissible par 

voie d’héritage. Des parallèles peuvent ainsi être effectués avec l’esclavage-marchandise. En 

effet, la richesse produite par le travail de l’esclave appartient aux maîtres qui la prélève, l’une 

des caractéristiques de l’esclave étant qu’il ne pouvait pas être propriétaire8. Étant une chose ne 

s’appartenant pas à lui-même, il ne pouvait posséder. Une confirmation encore de l’assimilation 

de l’esclave à l’animal, comme la vache et ses veaux appartiennent au maître, l’esclave et tout 

ce qu’il produit, y compris ses enfants, appartiennent aussi au maître. Cette ponction n’est pas 

effective dans le cadre des hilotes, à qui il reste après le paiement de l’apophora de quoi vivre 

décemment, car les terres de Laconie et de Messénie sont très fertiles et permettent deux récoltes 

(Pollux, Onomasticon, III, 83). Du point de vue économique, leur condition était ainsi 

privilégiée par rapport à celle des esclaves-marchandises mais du point de vue juridique, ils 

étaient des esclaves comme tous les autres esclaves, à cela près que leur sort dépendait de la 

 
6 Dans un autre extrait, le terme ἄνθρωπος « homme », qui ne permet quasiment pas de se prononcer avec certitude 

sur la condition juridique des intéressés, désigne des hilotes (no 4). C’est un terme qui dans certains contextes peut 

faire référence à un hommes ou une femme se trouvant dans une position de servitude, voire d’hilotisme.  
7 Et pour Tyrtée cité par Pausanias, Description de la Grèce, IV, 14, 4-5, de la moitié des revenus de la terre. 
8 Les esclaves travaillaient donc pour leur maître et tous les bénéfices allaient au maître, en échange de quoi ils 

étaient nourris, habillés et logés de la manière la plus élémentaire que ce soit. 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

101 

 

communauté des Spartiates et non de la volonté des particuliers. En effet, contrairement aux 

esclaves, leur dépendance n’est pas d’ordre personnel.  

Le statut juridique des hilotes est complexe. Ils présentent en effet plusieurs 

particularités. Tout d’abord, selon Pollux, les hilotes étaient à mi-chemin entre la liberté et 

l’esclavage. Autrement dit, leur statut se situait entre deux conditions : d'une part, celui de 

l'esclave-marchandise (comme à Athènes ou Chios), généralement acheté sur le marché et 

soumis aux ordres de son maître, et d'autre part, celui du paysan libre, non propriétaire de sa 

terre mais redevable envers le propriétaire. Cette position intermédiaire décrite par Pollux allait 

à l’encontre de l’idée de Plutarque (Vie de Lycurgue, XXVIII, 11)9, selon laquelle les hilotes 

étaient plus esclaves que les autres, suggérant ainsi que la condition des hilotes était préférable 

à l’esclavage traditionnel. En effet, contrairement aux esclaves-marchandises, la dépendance 

des hilotes n’était pas individuelle mais collective. Il s’agissait d’une relation entre 

communautés plutôt qu’entre individus, des communautés entières étant soumises par la force 

et liées à la terre conquise. L'hilote n'était donc pas simplement un paysan, mais un paysan 

dépendant appartenant à la cité et à son maître. Bien que le Spartiate ait eu la liberté d'utiliser 

ses hilotes à sa guise, ainsi que ceux d'autres Spartiates, ses droits de propriété étaient restreints 

par l'interdiction de vendre les hilotes au-delà des frontières de la cité ou de les affranchir 

(Ephore, fgt 117 cité par Strabon, VIII, 5, 4)10. La raison de ces interdictions suscite des 

questionnements. Selon Ducat, ces interdictions n'avaient de sens que parce que les Spartiates 

possédaient individuellement les hilotes, donc il était inutile d'interdire la vente ou 

l'affranchissement de ce qui ne leur appartenait pas. Cependant, on pourrait soutenir que de 

telles interdictions étaient également envisageables si les hilotes étaient théoriquement la 

propriété collective de la cité, mais que la possession effective détenue par les citoyens les 

inciterait à revendiquer cette propriété. Pour Jean Ducat (1994, p. 23), ces restrictions visaient 

à préserver l'intégrité du cheptel servile, une idée qui peut sembler étrange compte tenu des 

massacres de 425 av. J.-C. Il serait plus logique d'expliquer l'interdiction de vendre les hilotes 

 
9 ὥστε τοὺς λέγοντας, ἐν Λακεδαίμονι καὶ τὸν ἐλεύθερον μάλιστα ἐλεύθερον εἶναι καὶ τὸν δοῦλον μάλιστα 

δοῦλον, 
10 « les habitants d’hélos furent décrétés esclaves, mais dans des conditions bien définies, qui interdisaient à leurs 

maîtres tant de les affranchir que de les vendre hors des frontières ». L’affranchissement d’un hilote était donc 

réservé à la cité. Ainsi, selon Plutarque ( Vie de Agis-Cléomène, XLIV, [XXIIIX], 1), durant la guerre cléoménique, 

la main mise d’Antigone sur les cités arcadiennes poussa Sparte à libérer tous les hilotes ayant versé cinq mines 

attiques, dans le but de recruter et d’équipier des mercenaires, rassembla ainsi cinq cents talents. Le nombre des 

hilotes qui avaient pu racheter leur liberté s’élevait donc à 6000 (une mine attique vaut 100 drachmes, et un talent, 

6000 drachmes). 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

102 

 

à l'étranger par le droit coutumier, présent dans d'autres cités et représentant un "contrat de 

servitude", selon Pierre Vidal-Naquet (1981, p. 223-248). Quant à l'interdiction d'affranchir les 

hilotes, qui était réservée à la cité, elle démontre que cette dernière exerçait un certain droit de 

propriété sur les hilotes et que les relations entre les hilotes et leurs maîtres n’étaient pas 

uniquement de nature privée. 

 Ensuite, les hilotes, bien qu’asservis, pouvaient vivre en famille et contracter des unions 

entre eux, ce qui leur offrait un avantage par rapport aux esclaves marchandises, dont les 

mariages et liens familiaux n'étaient pas reconnus légalement. Cette situation leur permettait de 

conserver leur unité familiale et de se reproduire, contrairement à d'autres esclaves de 

l'Antiquité.  

En somme, le statut des hilotes est ambigu, oscillant entre la servitude et une forme 

restreinte de liberté. Leur situation reflétait les contradictions de la société spartiate, qui prônait 

des idéaux de liberté et d’égalité tout en maintenant un système de dépendance et de contrôle 

sur une partie de sa population. Si les rares extraits de notre corpus ne nous livrent pas assez de 

renseignements sur le statut des hilotes, leur exploitation semble plus féconde dans les domaines 

artisanaux, agricoles et militaires.  

2- L’exploitation économique des hilotes 

 Les hilotes de notre corpus exercent différentes activités. En effet, liés à la terre qu’ils 

cultivent, les hilotes pouvaient travailler en dehors de l’agriculture dans d’autres secteurs de 

l’économie spartiate, en particulier le secteur artisanal et militaire.  

En premier, les hilotes qui n’étaient pas astreints au travail de la terre étaient attachés en 

tant que domestiques aux personnes du maître et de sa famille. Autrement dit, même si la plupart 

des hilotes étaient des esclaves ruraux, certains étaient des serviteurs de maison. Ils se trouvaient 

ainsi dans une position à bien des égards comparables à celle des esclaves privés d'Athènes et 

d'autres villes grecques. Plutarque (Vie de Agésilas, III, 2 : no 15) montre ainsi dans un extrait 

Timaïa, épouse du roi Agis II, conversant avec des femmes hilotes, ses servantes. Visiblement, 

elle leur accorde une certaine confiance, puisqu'elle leur confie, alors qu'elle est enceinte, que 

le père de l'enfant est son amant Alcibiade, et non son mari légitime. Au sein de l’oikos, ces 

servantes étaient censées travailler à la préparation des repas, au ménage et au tissage. En effet, 

à Sparte, où les femmes jouaient un rôle plus actif dans la société, le tissage, considéré comme 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

103 

 

une activité féminine partout ailleurs en Grèce, était jugé indigne des Spartiates. Xénophon 

assure ainsi dans la République (VII, 5), qu’à Lacédémone, les femmes spartiates ne travaillaient 

pas la laine car les esclaves féminines suffisent à fournir les vêtements. Les jeunes hilotes 

remplissent aussi auprès des enfants spartiates, pendant leur éducation, la fonction de petit 

serviteur en leur assurant une assistance matérielle, un véritable compagnonnage même. Ces 

hilotes attachés à de jeunes spartiates nous sont connus par des scholiastes et des dictionnaires 

sous le nom de μόθωνες / mothônes (Hésychius, Etymologicum magnum, Aristophane, Ploutos, 

v. 279). De plus, à l’image des esclaves publics, les hilotes pouvaient travailler aussi au bénéfice 

de l’Etat comme ouvriers des ateliers et chantiers publics, comme policiers ou comme goujats 

dans les bureaux des magistrats. Le fait qu'ils puissent remplir ces obligations au bénéfice d’un 

maître ou de l’Etat suggère qu'ils n'étaient pas étroitement liés à la terre. 

En deuxième, deux extraits de notre corpus parlent d’hilotes qui évoluent dans le secteur 

de l’artisanat. En effet, expliquant qu’à Sparte l’artisanat était abandonné à des inférieurs qui 

n’avaient pas droit au nom de lacédémonien, c’est-à-dire essentiellement à des hilotes, 

Plutarque écrit dans Solon (XXII, 2 : no 10) « Par ailleurs, et surtout, Lacédémone était emplie 

d’une foule d’hilotes qu’il valait mieux ne pas laisser inactifs, mais humilier en les accablant 

sans cesse de travaux. Il [Lycurgue] eut donc raison d’affranchir les citoyens des activités 

pénibles de l’artisanat, pour les rassembler sous les armes, le seul métier qu’ils apprenaient et 

pratiquaient », puis dans la comparaison entre Lycurgue et Numa ( Vie de Lycurgue-Numa, 

XXIV [II), 5-6 ) : « Les réformes de Lycurgue furent, au contraire, austères et aristocratiques : 

il relégua les métiers manuels, jugés impurs, entre les mains des esclaves et des métèques, tandis 

qu’il rangeait les citoyens sous le bouclier et la lance, les transformant en artisans de guerre et 

en serviteur d’Arès ; leur seule science, leur seule occupation, c’était d’obéir aux chefs et de 

vaincre l’ennemi »11. Donc, depuis Lycurgue, Sparte a prohibé aux hommes libres de s’attacher 

à des activités lucratives et leur a prescrit de ne considérer comme dignes que celles qui 

contribuent à la liberté des cités, à savoir l’activité militaire. Ainsi, comme le dit Plutarque ( 

Vie de Lycurgue-Numa, XXIV [II), 7 : no 9) dans un autre extrait, pour assurer une liberté pleine 

et définitive aux hommes libre, Lycurgue « interdit même les métiers d’affaires ; ce qui avait 

trait à l’argent était confié aux esclaves et aux hilotes, autant que le service de la table et celui 

de la cuisine » La vision de Lycurgue est claire : aucun métier n’est jugé bénéfique car il 

 
11 Le terme okétai qui est utilisé dans ce passage et qui apparaît dans de nombreux textes, peut toujours s’appliquer 

aux hilotes. 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

104 

 

engendre le profit, nourrissant ainsi le désir de richesse qui se traduit par une quête du paraître. 

Afin d’éviter cet enchevêtrement des citoyens dans le superficiel et l’iniquité, Lycurgue a tout 

bonnement écarté le métier du quotidien des citoyens spartiates, les homoioi. Les citoyens 

Spartiates étaient ainsi encouragés à se consacrer entièrement à l'entraînement militaire et à la 

vie publique, afin de préserver la solidarité et la force de la cité. Les citoyens spartiates étaient 

ainsi dépendants des hilotes sur le plan économique, même en ce qui concerne l’artisanat. En 

effet, en Grèce plus particulièrement à Sparte l’artisanat était une activité économique 

importante mais largement dépréciée, notamment parce qu’elle était considérée comme indigne 

d’un homme véritablement libre. Les hilotes avaient donc pour rôle de décharger les citoyens 

spartiates des travaux pénibles, inévitables, principalement des travaux matériels. 

Enfin, quelques passages de notre catalogue assignent à des hilotes une charge militaire. 

En effet, Sparte eut beaucoup moins de scrupules qu’Athènes à employer sa population servile 

à des fins militaires lorsque le besoin s’en faisait sentir12. Dès les guerres médiques, les hilotes 

furent enrôlés en masse dans l’armée, soit comme rameurs dans les trières, soit comme soldat 

armée à la légère pour compléter les effectifs des hoplites citoyens, soit, plus généralement 

comme porteurs et aide de camps des hoplites13. Ainsi, selon Plutarque qui cite Hérodote (Vie 

de Aristide, X, 8 : no 11), les hilotes qui ont combattu à Platées en 479 étaient nombreux puisque 

chaque Spartiate était accompagné de sept hilotes, soit 35000 en tout. Un nombre qui même s’il 

n’est pas vérifiable montre bien qu’ils étaient bien plus nombreux que les cinq mille citoyens 

qu’ils accompagnaient. Pour Peter Green (2008, p. 44), cette situation mettait en lumière le 

dilemme constant auquel étaient confrontés les Spartiates tout au long de leur histoire. Ces 

derniers vivaient dans la crainte d’une révolte massive de leurs esclaves, d’autant plus que les 

Homoioi étaient en cruelle minorité démographique par rapport aux hilotes. Ce fait explique 

qu’ils devaient en permanence entretenir la légende de leur invincibilité, ce que l’on appelle 

communément le « mirage spartiate » (OLLIER, 1933). D’autre part, cela explique que toute 

campagne militaire menée en dehors du Péloponnèse, qui laissait la ville sans défense en cas de 

révolte, était envisagée avec répugnance. Dans le cas précis de la Bataille de Platées, il est 

envisageable qu’une solution ait été trouvée en enrôlant un nombre suffisamment important 

 
12 En effet, à Athènes, il est rare de faire appel à des esclaves pour servir dans l'armée, ces cas étant peu fréquents 

et réservés aux situations d'urgence. De plus, lorsqu'on recrute des esclaves pour la guerre, on commence par les 

libérer. En revanche, à Sparte, il est courant d'utiliser des hilotes pour combattre, et s'ils sont libérés, cela se fait 

parfois seulement après leur période de service. Voir sur ce sujet, AUSTIN et VIDAL-NAQUET, 2007, p. 103. 
13 En effet, l’armure, les armes et les vivres de l’hoplite étaient portés par son esclave personnel, ou un serf 

dépendant, les hilotes lacédémoniens par exemple. 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

105 

 

d’hilotes capables de combattre pour éviter les troubles pendant l’absence de l’armée. C’est 

peut-être aussi cette crainte de leur fougue et de leur nombre qui aurait poussait comme le 

rapporte Plutarque (Vie de Lycurgue, XXVIII, 6 : no 4) les spartiates à faire disparaitre deux 

mille hilotes, qu’ils venaient d’affranchir en raison de leur conduite devant l’ennemi 

Les Spartiates eurent ainsi à partir de la guerre du Péloponnèse jusqu’en 371 

régulièrement recours à des hilotes pour diverses opérations militaires14. Plutarque (Vie de 

Agésilas, XXXII, 12 : no 16), décrivant la défense du territoire spartiate lors de l’invasion 

thébaine de 370, évoque l’enrôlement de périèques et d’hilotes dans l’armée. Beaucoup d’entre 

eux passèrent ensuite chez l’ennemi, ce qui provoqua un profond découragement : Agésilas 

ordonna alors à ses serviteurs de fouiller, au point du jour, les dortoirs pour prendre et cacher 

les armes des déserteurs afin de dissimuler leur nombre. En effet, dans l’antiquité grec, il était 

courant que les valets d’armes (hilotes, esclaves), sentant à tort ou à raison le vent de la défaite 

souffler contre leur camp, se désolidarisaient de leurs maîtres et s’enfuirent hors de leur portée. 

Par exemple, pendant la guerre du Péloponnèse, un grand nombre d’hilotes désertèrent, et 

ensuite luttèrent avec les Athéniens15. La désertion, quelle que fut sa forme, posait un problème 

évident aux cités, tant par ses conséquences désastreuses sur le champ de bataille que par son 

importance dans les rangs des armées. Pour y remédier, la cité de Sparte maintenait d’une part 

sa population servile dans un état de terreur et d’insécurité permanente, supposée les dissuader 

de déserter à l’armée ou de se révolter contre des maîtres qui passaient pour invincible, et 

d’autre part promettait à un certain moment de l’histoire la liberté aux hilotes qui combattraient 

pour elle16. Les hilotes constituaient en effet un réservoir de combattants dont la perspective 

d'une liberté pourtant très relative suffisait à assurer le concours et la fidélité. 

Ainsi, dans l'histoire de l'utilisation des hilotes dans l'armée, deux points sont à retenir. 

Tout d'abord, contrairement aux esclaves-marchandises, il était possible d'employer les 

populations serviles ethniques dans l'infanterie légère en cas de besoin. Selon Yvon Garlan 

(1972, p. 67), le statut particulier des hilotes, en tant que peuple anciennement libre, explique à 

 
14 Thucydide, V, 34, 57, VII, 19 : En 424, Brasidas partit de Sparte avec 700 hilotes pour une mission en Thrace 

dans le nord de la Grèce pour mettre à mal l’empire d’Athènes de ce côté. Les survivants de cette expédition furent 

ensuite affranchis et installés à Lépréon, en Triphylie, au nord-ouest de la Messénie. Les hilotes furent employés 

aussi en 418 à la bataille de Mantinée et en 414 à Sicile. 
15 Parmi les motifs généraux que Thucydide, V, 14, 3 avance pour expliquer la décision des Lacédémoniens de 

conclure la paix avec Athènes en 421 figure la désertion des hilotes. 
16 Xénophon, Helléniques, VI, 5, 11, rapporte qu’après la défaite à Leuctres et l’entrée des troupes thébaines en 

Laconie, les autorités spartiates lancèrent un appel aux armes, promettant la liberté aux hilotes qui combattraient 

pour Sparte. 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

106 

 

la fois leur propension à la révolte et leur degré relatif de compétence militaire. Contrairement 

aux esclaves marchandises, les ethnies asservies avaient un lien profond avec la terre sur 

laquelle ils vivaient, tout comme leurs maîtres, et peut-être une conscience collective plus forte. 

Ils étaient considérés comme ayant un intérêt à combattre pour la défendre. Cependant, pour les 

mêmes raisons, ils étaient également plus enclins à la rébellion. Leur utilisation militaire était 

perçue comme un signe de faiblesse de la part des Spartiates. Ces deux aspects expliquent 

pourquoi les hilotes se portaient massivement volontaires pour défendre un territoire qui était 

aussi le leur, malgré la terreur qu'ils inspiraient à leurs maîtres lorsque le nombre de volontaires 

dépassait, parfois largement, leurs propres effectifs. Dans l'esprit spartiate, leur utilisation était 

toujours considérée comme une nécessité malheureuse, un choix que l'on aurait préféré éviter, 

car cela mettait en relief leur position d'extrême minorité et de fragilité. 

3- Le comportement des hilotes 

Dans l’antiquité, les anciens considéraient que la situation des hilotes était pire que la 

condition des esclaves : car ils subissaient des violences institutionnelles régies par des lois et 

destinées à les maintenir dans un état de soumission absolue et de terreur. Ces pratiques incluent 

selon Plutarque (Vie Lycurgue, XXVIII, 10 : no 6) le port de vêtements dégradants, des coups 

de fouets annuels, des danses grotesques et l’ivresse forcée lors des fêtes17. Ces rituels sont en 

effet conçus pour maintenir les hilotes dans une position inférieure et pour les pousser à accepter 

leur condition d’esclaves. Les Spartiates n'hésitaient pas aussi à recourir à la violence en plus 

des conduites de mépris envers les hilotes. Ils pouvaient d’après Plutarque (Vie de Lycurgue, 

XXVIII, 4 : no 3) terroriser les hilotes en utilisant des groupes spéciaux appelés les kryptes18, 

chargés de tuer les hilotes surpris la nuit sur les routes ou ceux désignés comme cibles. Les 

hilotes n'avaient donc aucune protection juridique et pouvaient être exécutés à la discrétion des 

éphores. En effet, Selon Plutarque (Vie de Lycurgue, XXVIII, 7 : no 5) qui cite un passage 

d’Aristote, les éphores, magistrats de sparte, déclaraient, dès leur entrée en charge, la guerre 

aux hilotes. Cette déclaration de guerre était nécessaire pour légitimer la violence et l’assassinat 

des hilotes, qui étaient souvent traités comme des esclaves dépourvues de droits politiques. 

 
17 Socrate et Myron dénoncent le traitement cruel et humiliant infligé aux hilotes par les Lacédémoniens. Pour 

Isocrate, Archidamos, VI, 96, les hilotes subissaient un esclavage plus sévère que les autres esclaves alors que 

Myron, Athénée, XV, 675d, accusait les Spartiates de soumettre les hilotes à diverses vexations dégradantes. 

DUCAT, 1974, parle de mépris des hilotes. 
18 Entendons les jeunes Spartiates qui ont réussi la difficile épreuve de la cryptie. Sur la cryptie, voir LEVY, 1988, 

p. 245-252.  



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

107 

 

Cette politique qui visait à avilir, à terroriser et à tuer les hilotes serait le résultat de la peur 

ressentie par les Spartiates, qui se savaient de plus en plus minoritaires au milieu d’une 

population qui aurait plaisir à les éliminer, voire à les dévorer vivants. 

Toutefois, les hilotes ne s’étaient pas résignés à leur sort et constituaient par leur 

nombre, un facteur d’insécurité pour les Spartiates. En effet, maltraités, exploités et massacrés 

comme le montre certains extraits de notre corpus, les hilotes se sont révoltés à plusieurs 

reprises. Certains historiens opposent même, à la passivité des esclaves-marchandises à se 

révolter, un comportement politique actif des hilotes (Mosse, 1961, p. 353-360)19. Et pourtant, 

seuls deux extraits de notre corpus font référence à une révolte d’hilotes. Celle-ci intervient au 

moment même où se clôt une décennie d’agitation au sein du Péloponnèse, où Sparte a dû faire 

face à des soulèvements de ses alliés arcadiens de la ligue du Péloponnèse. Les hilotes ont en 

effet profité du grand tremblement de terre de 464 av. J.-C.20 qui a frappé durement la Laconie 

et à considérablement affaibli Sparte pour se révolter : « tous les hilotes des campagnes 

environnantes s’étaient élancés vers Sparte, dans l’intention de s’emparer des survivants. Mais, 

les trouvant armés et rangés en ordre de bataille, ils se retirèrent dans leurs cités et leurs 

déclarèrent ouvertement la guerre, entraînant un grand nombre de périèques, tandis que dans le 

même temps, les Messéniens attaquaient Sparte » (Vie de Cimon, XVI, 7 : no 13)21. Visiblement 

les Spartiates doivent faire face à plusieurs attaques. La première, certainement spontanée et 

non concertée, qui transforme les hilotes de Laconie en opportunistes prompts à piller les 

décombres de Sparte et à réduire les survivants en esclavage. La seconde est bien plus 

dangereuse, puisque les hilotes de Laconie sont rejoints par les hilotes et des périèques de 

Messénie. Il convient de faire ici la distinction entre deux groupes d’hilotes : ceux de Laconie 

et ceux de Messénie. Ces derniers n'ont été conquis que tardivement (vers la fin du VIIe siècle 

environ) et ont conservé par la suite une forte conscience de leur identité d'origine, 

 
19 Cf. VIDAL-NAQUET, 1965, p. 127 ; FINLEY, 1975, p. 79 et 85.   
20 Les textes anciens notent tous la violence de ce séisme qui fut la cause à Sparte de nombreuses destructions : 

pour Plutarque et Pausanias, la ville fut entièrement détruite. Il fut aussi à l’origine d’une chute démographique. 

La violence de ce séisme a été estimée par BOUSQUET et PECHOUX, 1977 à 8 sur l’échelle de Mercalli et 

ARMIJO, LYON-CAEN et PAPANASTASSIOU, 1991 ont estimé la magnitude de ce tremblement de terre à 7,2 

sur l’échelle de Richter. 
21 Sur cette révolte, DUCAT, 1990, p. 131 différencie trois traditions : une révolte messénienne, une révolte mixte 

(messéniens et laconiens) et une révolte dont l’initiative est attribuée aux hilotes de Laconie, auxquels se joignent 

ensuite les Messéniens. Ce sont visiblement certains hilotes de Laconie qui se soulèvent les premiers, car ils vivent 

ce tremblement de terre au même titre que les Spartiates. Ensuite, parce que les secousses et les répliques 

nombreuses se font ressentir dans toute la région, que la nouvelle du séisme et de la destruction de Sparte se 

répandent rapidement, ce sont les hilotes et une partie des périèques de Messénie qui se joignent aux hilotes de 

Laconie. 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

108 

 

contrairement aux hilotes de Laconie qui semblent l'avoir perdue. Cette révolte, qui unissait 

donc des hilotes et des périèques, présentait les caractères d’une lutte pour l’indépendance 22. 

Elle était le fait d’une population vaincue que les Spartiates n’avaient pas réussi à intégrer à 

leur système et qui, depuis plusieurs siècles, leur donnait maille à partir. Selon Plutarque (Vie 

de Cimon, XVII, 3 : no 14)23, la réactivité des Spartiates, malgré leur malheur, réoriente la 

stratégie des insurgés. Ces derniers adoptent une attitude défensive et se retranchent sur le mont 

Ithôme, qui devient alors leur forteresse, à partir de laquelle ils pillent la Messénie : « les hilotes 

survivants se réfugièrent sur le Mont Ithôme, en Messénie »24. Ainsi, rapidement le conflit se 

fixe essentiellement en Messénie pendant la décennie qui suit. Pour les déloger, les Spartiates 

firent d’abord appel aux forces armées athéniennes dirigées par le stratège Cimon avant de les 

chasser de peur qu’ils fraternisent avec les Messéniens ou qu’ils prennent trop la mesure de la 

faiblesse spartiate. Face à l’incapacité des Spartiates et des Péloponnésiens à réduire l’Ithôme, 

Sparte est contrainte à la négociation. Par convention, les Messéniens peuvent quitter le 

Péloponnèse libre25. Le revirement d’alliance d’Athènes permet à ces derniers de trouver à 

s’établir à quelques encablures du Péloponnèse, sur la face nord du golfe de Corinthe, à 

Naupacte. L’échec de ce soulèvement de la Messénie a d’après Plutarque (Vie de Lycurgue, 

XXVIII, 12 : no 7) pour principale conséquence de radicaliser la société spartiate, qui modifie 

son rapport aux hilotes en introduisant peut-être à cette époque la cryptie26, voire les syssitia27. 

Sparte a pu également adopter une politique internationale plus défensive et désormais centrée 

exclusivement sur le Péloponnèse. 

Le comportement des hilotes surtout dépendants durant le tremblement de 464 av. J.-C. 

montre que ceux de Laconie respectaient généralement l’autorité de Sparte et causaient peu de 

 
22 Le soulèvement semble tout de même partiel. Les périèques de Laconie semblent rester fidèles dans l’ensemble, 

tout comme une partie des périèques de Messénie. 
23 Les qualités défensives de ce lieu étaient évidemment connues de tous, mais le mont Ithôme a également une 

valeur symbolique en tant que lieu de résistance des Messéniens lors de la première guerre de Messénie contre 

Sparte. 
24 Les qualités défensives de ce lieu étaient évidemment connues de tous, mais le mont Ithôme a également une 

valeur symbolique en tant que lieu de résistance des Messéniens lors de la première guerre de Messénie contre 

Sparte. 
25 Diodore, XI, 84, précise que les Spartiates laissèrent partir sous convention les gens de l’Ithôme, mais que, parmi 

les hilotes, ils châtièrent les responsables de la défection et réduisirent les autres en esclavage. Selon Thucydide, , 

I, 103, 2, Sparte avait mis en avant un oracle qui aurait été connu à Sparte auparavant et qui disait « de laisser aller 

le suppliant du Zeus de l’Ithôme ». Sparte essayait ainsi de masquer par sa piété opportuniste son incapacité à 

mâter cette révolte.   
26 Voir DUCAT, 1984, p. 73-85 et FIGUEIRA, 2003, p. 1923-239. 
27 Voir CHRISTIEN & RUZE, 2007, 207 et FIGUEIRA, 2003, 44-74 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

109 

 

troubles. En revanche ceux de Messénie s’opposaient souvent à Sparte. Plutarque mentionne 

aussi d’autres dépendants en insistant sur leur fonction. 

Conclusion 

En définitive, l’examen des Vies parallèles de Plutarque confirme la complexité et 

l’ambiguïté du statut des hilotes : ni simple esclave-marchandise, ni paysan libre, ils constituent 

une catégorie intermédiaire définie autant par la dépendance collective que par leur relation à 

la terre. Leur situation reflétait les contradictions de la société spartiate, qui prônait des idéaux 

de liberté et d’égalité tout en maintenant un système de dépendance et de contrôle sur une partie 

de sa population. La terminologie employée par Plutarque (εἵλως, εἱλωτίς, εἱλωτικός) illustre 

cette réalité hybride et souligne le lien constitutif des hilotes au klèros spartiate. Sur le plan 

juridique, il apparaît chez Plutarque que leur situation combine des traits de servitude 

(prélèvements en nature, interdictions relatives à la vente et à l’affranchissement) et des 

marqueurs d’autonomie relative (vie familiale, patrimoine transmissible), révélant une sujétion 

collective administrée par la cité plus que par des maîtres privés. Économiquement, dans les 

Vies de notre étude, les hilotes sont indispensables au fonctionnement de Sparte : ils assurent 

non seulement les travaux agricoles qui garantissent la subsistance et le surplus, mais aussi 

l’artisanat, les services domestiques et, en temps de besoin, des tâches militaires. Enfin, à 

travers les Vies de notre étude, on aperçoit que la répression institutionnalisée (crypte, 

humiliations rituelles, déclarations de guerre périodiques) et les soulèvements en particulier la 

révolte liée au séisme de 464 montrent que la domination spartiate reposait sur la terreur et la 

gestion politique d’un risque permanent d’insurrection. 

 

Corpus 

Pour établir le corpus, la première étape a consisté en la lecture intégrale des Vies 

parallèles de notre étude avec un repérage systématique des termes qui servent à désigner les 

hilotes ou qui rendent compte de la situation d’hilote. Les termes semblables ont été rassemblés 

par ordre alphabétique, réunis sous le vocable grec, indiqué au nominatif singulier. L’ordre 

d’apparition dans le texte n’est donc pas respecté. 

- Εἱλώτης, εἱλωτικός, εἱλωτίς 

No 1 : Plutarque Vie de Lycurgue, II, 1 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

110 

 

Τῶν δὲ προγόνων αὐτοῦ μάλιστα μὲν ἐθαυμάσθη Σόος, ἐφ´ οὗ καὶ τοὺς εἵλωτας ἐποιήσαντο 

δούλους οἱ Σπαρτιᾶται καὶ χώραν προσεκτήσαντο πολλὴν Ἀρκάδων ἀποτεμόμενοι. 

Parmi ses ancêtres, le plus admiré Soos, sous le règne duquel les spartiates asservirent les 

hilotes et confisquèrent un grand territoire aux arcadiens. 

No 2 : Plutarque, Vie de Lycurgue, XXIV, 2 

καὶ γὰρ ἕν τι τοῦτο τῶν καλῶν ἦν καὶ μακαρίων ἃ παρεσκεύασε τοῖς ἑαυτοῦ πολίταις ὁ 

Λυκοῦργος, ἀφθονία σχολῆς, οἷς τέχνης μὲν ἅψασθαι βαναύσου τὸ παράπαν οὐκ ἐφεῖτο, 

χρηματισμοῦ δὲ συναγωγὴν ἔχοντος ἐργώδη καὶ πραγματείαν οὐδ´ ὁτιοῦν ἔδει, διὰ τὸ κομιδῇ 

τὸν πλοῦτον ἄζηλον γεγονέναι καὶ ἄτιμον. οἱ δὲ εἵλωτες αὐτοῖς εἰργάζοντο τὴν γῆν, ἀποφορὰν 

τὴν εἰρημένην τελοῦντες. 

Car un des avantages et des bonheurs que Lycurgue procura à ses concitoyens était l’abondance 

de loisirs : il leur interdit absolument de pratiquer tout métier manuel ; il n’avait d’ailleurs nul 

besoin de travailler et de se donner de la peine pour amasser des richesses puisque celles-ci 

n’étaient plus convoitées ni honorées. Les hilotes travaillaient pour eux la terre et leur payaient 

une redevance fixée à l’avance. 

No 3 : Plutarque, Vie de Lycurgue, XXVIII, 4 

οἱ δὲ μεθ´ ἡμέραν μὲν εἰς ἀσυνδήλους διασπειρόμενοι τόπους, ἀπέκρυπτον ἑαυτοὺς καὶ 

ἀνεπαύοντο, νύκτωρ δὲ κατιόντες εἰς τὰς ὁδοὺς τῶν εἱλώτων τὸν ἁλισκόμενον ἀπέσφαττον. 

Le jour, ils se dispersaient dans des endroits secrets et y demeuraient cachés sans bouger ; la 

nuit, ils descendaient sur les routes et ils égorgeaient les hilotes qu’ils pouvaient capturer. 

No 4 : Plutarque, Vie de Lycurgue, XXVIII, 6 

ὥσπερ καὶ Θουκυδίδης ἐν τοῖς Πελοποννησιακοῖς ἱστορεῖ τοὺς ἐπ´ ἀνδρείᾳ προκριθέντας ὑπὸ 

τῶν Σπαρτιατῶν στεφανώσασθαι μὲν ὡς ἐλευθέρους γεγονότας καὶ περιελθεῖν τὰ τῶν θεῶν 

ἱερά, μικρὸν δὲ ὕστερον ἅπαντας ἀφανεῖς γενέσθαι, πλείονας ἢ δισχιλίους ὄντας, ὡς μήτε 

παραχρῆμα μήτε ὕστερον ἔχειν τινὰ λέγειν ὅτῳ τρόπῳ διεφθάρησαν. 

Dans sa guerre du Péloponnèse Thucydide raconte que des hilotes furent sélectionnés par les 

spartiates pour leur bravoure ; ils se crurent devenir des hommes libres, se couronnèrent et firent 

le tour des sanctuaires ; mais peu de temps après, ils avaient tous disparu, alors qu’ils étaient 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

111 

 

plus de deux mille ; personne, ni sur le moment ni par la suite, ne put dire comment ils avaient 

péri. 

No 5 : Plutarque, Vie de Lycurgue, XXVIII, 7 

Ἀριστοτέλης δὲ μάλιστά φησι καὶ τοὺς ἐφόρους, ὅταν εἰς τὴν ἀρχὴν καταστῶσι πρῶτον, τοῖς 

εἵλωσι καταγγέλλειν πόλεμον, ὅπως εὐαγὲς ᾖ τὸ ἀνελεῖν. ( 

Aristote affirme même qu’à leur entrée en fonction, les éphores déclaraient la guerre aux 

hilotes, afin que ce ne fut pas un sacrilège de les tuer. 

No 6 : Plutarque, Vie de Lycurgue, XXVIII, 10 

διὸ καί φασιν ὕστερον ἐν τῇ Θηβαίων εἰς τὴν Λακωνικὴν στρατείᾳ τοὺς ἁλισκομένους εἵλωτας 

κελευομένους ᾄδειν τὰ Τερπάνδρου καὶ Ἀλκμᾶνος καὶ Σπένδοντος τοῦ Λάκωνος παραιτεῖσθαι, 

φάσκοντας οὐκ ἐθέλειν τοὺς δεσποσύνους. 

Voilà pourquoi, plus tard, lors de l’expédition des thébains contre la Laconie, on ordonna, dit-

on, aux hilotes qui avaient été faits prisonniers, de chanter les chants de Terpandre, d’Alcman 

et du Lacédémonien Spendon ; ils refusèrent, en expliquant que leurs maitres le leur 

interdisaient. 

No 7 : Plutarque, Vie de Lycurgue, XXVIII, 12 

τὰς μὲν οὖν τοιαύτας χαλεπότητας ὕστερον ἐγγενέσθαι τοῖς Σπαρτιάταις νομίζω, μάλιστα μετὰ 

τὸν μέγαν σεισμόν, ᾧ συνεπιθέσθαι τοὺς εἵλωτας μετὰ Μεσσηνίων ἱστοροῦσι, καὶ πλεῖστα 

κακὰ τὴν χώραν ἐργάσασθαι καὶ μέγιστον τῇ πόλει περιστῆσαι κίνδυνον. 

Mais à mon avis, de telles cruautés s’introduisirent tardivement chez les spartiates, notamment 

après le grand tremblement de terre, à la suite duquel, dit-on, les hilotes s’allièrent aux 

Messéniens contre Sparte, infligèrent au pays les plus grands dommages, et mirent la cité dans 

un extrême danger. 

No 8 : Plutarque, Vie de Lycurgue-Numa, XXIII [I), 10 

Εἰ δὲ καὶ τὸ περὶ τοὺς Εἵλωτας ἀναγκάσει τις ἡμᾶς εἰς τὴν Λυκούργου θέσθαι πολιτείαν, 

ὠμότατον ἔργον καὶ παρανομώτατον, 

Et s’il nous faut mettre au nombre des réformes de Lycurgue le traitement réservé aux hilotes, 

œuvre d’une cruauté et d’une injustice extrêmes, 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

112 

 

No 9 : Plutarque, Vie de Lycurgue-Numa, XXIV [II), 7 

Οὐδὲ γὰρ χρηματίζεσθαι τοῖς ἐλευθέροις ἐξῆν, ἵνα ἐλεύθεροι παντελῶς καὶ καθάπαξ ὦσιν, ἀλλ´ 

ἦν ἡ περὶ τὰ χρήματα κατασκευὴ δεδομένη δούλοις καὶ Εἵλωσιν, ὥσπερ ἡ περὶ τὸ δεῖπνον καὶ 

ὄψον διακονία. 

Aux hommes libres, pour leur assurer une liberté pleine et définitive, il interdit même les 

métiers d’affaires ; ce qui avait trait à l’argent était confié aux esclaves et aux hilotes, autant 

que le service de la table et celui de la cuisine. 

No 10 : Plutarque, Vie de Solon, XXII, 2 

 τῷ μὲν γὰρ Λυκούργῳ καὶ πόλιν οἰκοῦντι καθαρὰν ὄχλου ξενικοῦ καὶ χώραν κεκτημένῳ 

πολλοῖσι πολλήν, δὶς τοσοῖσδε πλείονα, κατ' Εὐριπίδην, καὶ τὸ μέγιστον, εἱλωτικοῦ πλήθους, 

ὃ βέλτιον ἦν μὴ σχολάζειν, ἀλλὰ τριβόμενον ἀεὶ καὶ πονοῦν ταπεινοῦσθαι, περικεχυμένου τῇ 

Λακεδαίμονι, καλῶς εἶχεν ἀσχολιῶν ἐπιπόνων καὶ βαναύσων ἀπαλλάξαντα τοὺς πολίτας 

συνέχειν ἐν τοῖς ὅπλοις, μίαν τέχνην ταύτην ἐκμανθάνοντας καὶ ἀσκοῦντας·  

Lycurgue, lui, habitait une cité que n’encombrait pas une foule d’étrangers ; il disposait d’une 

terre : « riche pour bien des gens ; pour deux fois plus encore, largement suffisante » comme le 

dit Euripide. Par ailleurs, et surtout, Lacédémone était emplie d’une foule d’hilotes qu’il valait 

mieux ne pas laisser inactifs, mais humilier en les accablant sans cesse de travaux. Il eut donc 

raison d’affranchir les citoyens des activités pénibles de l’artisanat, pour les rassembler sous les 

armes, le seul métier qu’ils apprenaient et pratiquaient.  

No 11 : Plutarque, Vie d’Aristide, X, 8 

ταῦτα ἀκούσαντες οἱ Ἔφοροι μεθ᾽ ἡμέραν μὲν ἐδόκουν παίζειν καὶ ῥᾳθυμεῖν ἑορτάζοντες· ἦν 

γὰρ αὐτοῖς Ὑακίνθια· νυκτὸς δὲ πεντακισχιλίους Σπαρτιατῶν ἐπιλέξαντες, ὧν ἕκαστος ἑπτὰ 

περὶ αὑτὸν εἵλωτας εἶχεν, ἐξέπεμψαν οὐκ εἰδότων τῶν Ἀθηναίων.  

Après l’avoir entendu, les éphores feignirent pendant toute la journée de se livrer aux jeux et à 

l’insouciance de la fête : on célébrait alors les Hyacinthies. Mais pendant la nuit, ils désignèrent 

cinq mille Spartiates, qui eux-mêmes emmenèrent chacun sept hilotes, et ils les firent partir à 

l’insu des Athéniens. 

No 12 :  Plutarque, Vie d’Aristide, XVI, 2 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

113 

 

 οἱ μὲν οὖν ἄλλοι στρατηγοὶ τῶν Ἀθηναίων ἀγνώμονα καὶ φορτικὸν ἡγοῦντο τὸν Παυσανίαν, 

εἰ τὴν ἄλλην ἐῶν τάξιν ἐν χώρᾳ μόνους ἄνω καὶ κάτω μεταφέρει σφᾶς ὥσπερ εἵλωτας, κατὰ 

τὸ μαχιμώτατον προβαλλόμενος· 

Les stratèges athéniens jugèrent l’attitude de Pausanias inacceptable et grossière : il laissait tous 

les autres Grecs à leur poste, mais les déplaçait, eux seuls, de-ci de-là, comme des hilotes, afin 

de les opposer aux troupes les plus dangereuses.  

No 13 : Plutarque, Vie de Cimon, XVI, 7 

οἱ γὰρ εἵλωτες ἐκ τῶν ἀγρῶν συνέδραμον πανταχόθεν ὡς ἀναρπασόμενοι τοὺς σεσωσμένους 

τῶν Σπαρτιατῶν. ὡπλισμένους δὲ καὶ συντεταγμένους εὑρόντες ἀνεχώρησαν ἐπὶ τὰς πόλεις καὶ 

φανερῶς ἐπολέμουν, τῶν τε περιοίκων ἀναπείσαντες οὐκ ὀλίγους, καὶ Μεσσηνίων ἅμα τοῖς 

Σπαρτιάταις συνεπιθεμένων.  

En effet, tous les hilotes des campagnes environnantes s’étaient élancés vers Sparte, dans 

l’intention de s’emparer des survivants. Mais, les trouvant armés et rangés en ordre de bataille, 

ils se retirèrent dans leurs cités et leurs déclarèrent ouvertement la guerre, entraînant un grand 

nombre de périèques, tandis que dans le même temps, les Messéniens attaquaient Sparte. 

  No 14 : Plutarque, Vie de Cimon, XVII, 3. 

 οἱ δὲ Λακεδαιμόνιοι τοὺς Ἀθηναίους αὖθις ἐκάλουν ἐπὶ τοὺς ἐν Ἰθώμῃ Μεσσηνίους καὶ 

εἵλωτας, ἐλθόντων δὲ τὴν τόλμαν καὶ τὴν λαμπρότητα δείσαντες ἀπεπέμψαντο μόνους τῶν 

συμμάχων ὡς νεωτεριστάς. 

 Les Lacédémoniens appelèrent une seconde fois les Athéniens contre les Messéniens et les 

hilotes de L’Ithomé. Mais quand ils furent arrivés, craignant leur audace et leur éclat, ils les 

renvoyèrent, seuls de tous les alliés, les accusant de fomenter une révolution. 

No 15 : Plutarque, Vie de Agésilas, III, 2 

τοῦτο δὲ οὐ πάνυ δυσκόλως τὴν Τιμαίαν ἐνεγκεῖν φησι Δοῦρις, ἀλλὰ καὶ ψιθυρίζουσαν οἴκοι 

πρὸς τὰς εἱλωτίδας ᾿Αλκιβιάδην τὸ παιδίον, οὐ Λεωτυχίδην, καλεῖν· 

Selon Douris, loin d’en être affligée, Timaia appelait chez elle, tout bas, en présence des femmes 

hilotes, l’enfant Alcibiade et non Léotychidas. 

No 16 : Plutarque, Vie de Agésilas, XXXII, 12 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

114 

 

ἐπεὶ δὲ πολλοὶ τῶν συντεταγμένων εἰς τὰ ὅπλα περιοίκων καὶ εἱλώτων ἀπεδίδρασκον ἐκ τῆς 

πόλεως πρὸς τοὺς πολεμίους, καὶ τοῦτο πλείστην ἀθυμίαν παρεῖχεν, ἐδίδαξε τοὺς ὑπηρέτας 

περὶ ὄρθρον ἐπιφοιτᾶν ταῖς στιβάσι καὶ τὰ ὅπλα τῶν ἀποκεχωρηκότων λαμβάνειν καὶ 

ἀποκρύπτειν, ὅπως ἀγνοῆται τὸ πλῆθος. 

Comme beaucoup des périèques et des hilotes enrôlés dans l’armée désertaient et quittaient la 

cité pour passer à l’ennemi, ce qui décourageait profondément les Spartiates, il ordonna à ses 

esclaves d’aller inspecter les paillasses au point du jour, de prendre les armes des transfuges et 

de les cacher, pour qu’on ne pût connaître leur nombre. 

No 17 : Plutarque, Vie de Agésilas, XXXVI, 10 

ἔτι δὲ μᾶλλον αὐτοῦ τὴν ἀτοπίαν ἐθαύμασαν, ὅτε ξενίων προσκομισθέντων καὶ προσαχθέντων 

ἄλευρα μὲν καὶ μόσχους καὶ χῆνας ἔλαβε, τραγήματα δὲ καὶ πέμματα καὶ μύρα διωθεῖτο, καὶ 

βιαζομένων λαβεῖν καὶ λιπαρούντων ἐκέλευσε τοῖς εἵλωσι διδόναι κομίζοντας. 

Ils s’étonnèrent encore davantage de son incorrection, lorsqu’on lui apporta et lui présenta les 

présents d’hospitalité : il accepta de la farine, des veaux et des oies, mais repoussa les friandises, 

pâtisseries et parfums ; puis, comme on insistait et qu’on le pressait de les prendre, il ordonna 

de les faire porter aux hilotes. 

No 18 : Plutarque, Vie de Agis-Cléomène, XLIV (XXIII), 1 

Τοῦ δ' Ἀντιγόνου Τεγέαν μὲν παραλαβόντος, Ὀρχομενὸν δὲ καὶ Μαντίνειαν διαρπάσαντος, εἰς 

αὐτὴν τὴν Λακωνικὴν συνεσταλμένος ὁ Κλεομένης, τῶν μὲν εἱλώτων τοὺς πέντε μνᾶς Ἀττικὰς 

καταβαλόντας ἐλευθέρους ἐποίει καὶ τάλαντα πεντακόσια συνέλεξε, δισχιλίους δὲ 

προσκαθοπλίσας Μακεδονικῶς ἀντίταγμα τοῖς παρ' Ἀντιγόνου λευκάσπισιν, ἔργον ἐπὶ νοῦν 

βάλλεται μέγα καὶ πᾶσιν ἀπροσδόκητον. 

Antigone s’empara de Tégée et pilla et Orchomène et Mantinée. Cléomène, qui avait dû se 

replier en Laconie proprement dite, affranchit tous ceux des hilotes qui versèrent cinq mines 

attiques et rassembla ainsi cinq cents talents. Il arma deux mille hommes à la manière 

macédonienne, pour les opposer aux Leucaspides d’Antigone, et conçut un projet grandiose 

auquel nul ne s’attendait. 

Bibliographie 

Anciens 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

115 

 

- Aristophane, Ploutos, Texte établi par Victor Coulon et traduit par Hilaire Van Daele, 

Paris Les Belles Lettres, 2008. 

- Aristote, Politique, Tome I, livres I-II, texte établi et traduit par J. Aubonnet, Paris, Les 

Belles Lettres, 1960. 

- Diodore de Sicile, Bibliothèque historique, livre XI, texte établi et traduit par J. 

HAILLET, Paris, Les Belles Lettres, 2001. 

- Isocrate, Discours, Tome II, Panégyrique, Plataïque, À Nicoclès, Nicoclès, Evagoras, 

Archidamos, texte établi et traduit par G. Mathieu et É. Brémond, Paris, Les Belles 

Lettres, 1962. 

- Pausanias, Description de la Grèce, livre IV : la Messénie, texte établi par M. Casevitz, 

traduit et commenté par J. Auberger, Paris, Les Belles Lettres, 2005. 

- Plutarque, Vies parallèles, Traduit par A.-M OZANAM, édition annotée par CL. 

MOSSÉ, J.-M PAILLER et R. SABLAYROLLES, suivie d’un dictionnaire de 

Plutarque, sous la direction de P. PAYEN, Paris Gallimard, 2001. 

- Thucydide, Histoire de la guerre du Péloponnèse, texte établi et traduit par L. BODIN 

et J. DE ROMILLY, Paris Les Belles Lettres, 1955. 

- Tyrtée, Iambi et elegi Graeci ante Alexandrum cantati, vol. 2, texte présenté par M. L. 

WEST, Oxford, Clarendon Press, 1972. 

- Xénophon, Helléniques, Tome 2 (livres IV-VII), texte établi et traduit par J. Hatzfeld, 

Paris, Les Belles Lettres, 1948. 

- Xénophon, La République des Lacédémoniens, Texte établi par D. MURATORE et 

Traduit et commenté par J. DUCAT, Paris, Les Belles Lettres, 2025. 

Modernes 

- ARMIJO R. LYON-CAEN H. et PAPANASTASSIOU D. (1991), « A possible normal 

fault rupture for the 464 BC Sparta earthquake », dans Nature, p. 137-139. 

- AUSTIN M. et VIDAL-NAQUET P. (2007), Economies et sociétés en Grèce ancienne, 

Paris, Armand Colin. 

- BOUSQUET B. et PÉCHOUX J.-Y. (1977), « La sismicité du Bassin égéen pendant 

l’Antiquité Méthodologie et premiers résultats », Bull. Soc. Géolog. De France, XIX, 

n°3, p. 670-684. 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

116 

 

- CHANTRAINE P. (1999), Dictionnaire étymologique de la langue grecque : histoire 

des mots, Paris, Klincksiek. 

- CHRISTEN J. et RUZE F.  (2007), Sparte : Histoire, mythe, géographie, Paris, Armand 

Colin. 

- DUCAT J. (1994), « Les conduites et les idéologies intégratrices concernant les esclaves 

de type hilotique », dans Religion et anthropologie de l'esclavage et des formes de 

dépendance. Besançon 4-6 novembre 1993, Besançon, Presses Universitaires de 

Franche-Comté, p. 17-28. 

-  (1990), Les hilotes, Paris, De Boccard. 

- (1974), « Le mépris des hilotes », dans Economies, sociétés, civilisations, 29ᵉ année, 6, 

p. 1451-1464. 

- FIGUEIRA T. éd. (2004), Spartan society, Classical Press of Wales. 

- GARLAN Y. (1982), Les esclaves en Grèce ancienne, Paris, Ed. Maspero. 

- (1972), La guerre dans l’Antiquité, Paris, Nathan. 

- LEVY E. (2003), Sparte : Histoire politique et sociale jusqu’à la conquête romaine, 

Paris, Éditions du Seuil. 

- GREEN P. (2008), Les Guerres médiques, Paris : Tallandier. 

- LURAGHI N. (2003), « The imaginary conquest of the Helots », dans N. LURAGHI et 

S. E. ALCOCK (éds.), Helots and their master, Harvard, p. 109-141. 

- OLLIER F. (1933), Le Mirage Spartiate. Étude sur l'idéalisation de Sparte dans 

l'antiquité grecque de l'origine jusqu'aux Cyniques, Paris, De Boccard. 

- VIDAL-NAQUET P. (1981), Le chasseur noir. Formes de pensée et formes de société 

dans le monde grec, Paris, Maspero. 

 

 

 

 

 


