Acta Sunn-Xalaat Supplementum
Faculté des Lettres et Sciences Humaines
Université Cheikh Anta Diop de Dakar

Acta SUNU XALAAT Supplementum

N° 3, Decembre 2025, PP. 117-128.

Le vodoun, entre tradition et modernité : enjeux

spirituels, thérapeutiques et politiques

Auteur : Dr Justin AGLIN ANATOLE,

Université de Bretagne Occidentale

ISSN : 2772-2104 — ACTA N° 3, Décembre 2025 — Acta Sunu-Xalaat Supplementum — Faculté des Lettres et Sciences
Humames Umver51te Cheikh Anta Diop de Dakar

supplements/ — ACI'ANn'ero3/Ibcenbre 2025


https://afrosciences-antiquity.com/revue-africaine-des-sciences-de-lantiquite-sunu-xalaat/sunu-xalaat-supplements/
https://afrosciences-antiquity.com/revue-africaine-des-sciences-de-lantiquite-sunu-xalaat/sunu-xalaat-supplements/

ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3

Introduction

Le vodoun est une croyance endogene dont 1’origine se Situe au Bénin. C’est un
systeéme religieux, spirituel, thérapeutique, culturel, qui fagconne la société béninoise. Religion
fondée sur la parole (la force du verbe) et les vibrations, le vodoun implique les éléments
suivants : les rites (transes mystiques, chants et danses frénétiques) ; 1’adoration des esprits,
d’éléments de la nature ; la mort, au cceur des préoccupations et la transmission orale, de
génération en génération. Le culte des esprits est la croyance en des esprits, des forces vitales,
qui animent les étres vivants, les objets mais aussi les éléments naturels, comme les pierres ou
le vent. Des cultes sont voués a des élements de la nature tels que : la Terre, I’Air, le Feu,
I’Eau, les esprits associés au quatre points cardinaux (Nord, Sud, Est et Ouest), la faune (le
python, par, exemple) et la flore (I’Iroko, comme dans [’arbre fétiche de Jean Pliya, et les
foréts sacrées, etc.). Enfin, on note la présence et influence active des ancétres dans la vie
quotidienne. Le culte des ancétres se décline comme suit: niveau communautaire
(personnages importants du passé) et niveau familial (les défunts de la collectivité). La
question principale de la présente communication est la suivante : dans quelle mesure le
vodoun, en tant que systeme spirituel, culturel et thérapeutique, coexiste-t-il avec les religions
révélées, la médecine moderne et les dynamiques politiques contemporaines au Bénin ?
L'objectif est de mettre en lumiére les interactions du vodoun avec les autres spheres de la
société, d’identifier les tensions et convergences qui en découlent, et d’évaluer son
rayonnement culturel au-dela des frontiéres béninoises. Il s’agit d’examiner comment le
vodoun a su s’adapter aux mutations sociétales et comment il est pergu a I’échelle nationale et
internationale. L’hypothese principale est la suivante : le vodoun, malgré les résistances
historiques et contemporaines, parvient a s’intégrer dans la modernité en s’adaptant aux
influences extérieures, tout en conservant ses spécificités. Il coexiste avec les religions
révélées sous des formes syncrétiques, s’impose comme un savoir médical complémentaire a
la médecine moderne, et sert parfois d’outil de légitimation politique au Bénin, tout en
bénéficiant d’une reconnaissance culturelle croissante a ’échelle internationale. Enfin, la
problématique suivante servira de fil conducteur de la présentation : comment le vodoun
parvient-il a s’inscrire dans la société contemporaine malgré les conflits idéologiques et
institutionnels, et quelles sont les perspectives de son intégration dans les sphéres médicales,
politiques et culturelles ? Le développement sera structuré en quatre axes principaux : les

aspects spirituels du vodoun et son rapport aux religions réveélées ; les aspects thérapeutiques

118



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
du vodoun et son rapport & la médecine moderne ; la dimension politique et le rayonnement
du vodoun hors des frontieres du Bénin ; enfin, les aspects culturels et le vodoun dans la

littérature.

1. les aspects spirituels et religieux du vodoun et son rapport aux religions révélées

Le panthéon vodoun est structuré comme une grande société spirituelle. Chaque
divinité a un ro6le spécifique et une iconographie propre. Mawu-Lisa, ou Dada-Ségbo
(Obatala-Oduduwa, chez les Yoruba) est le Dieu créateur, établit dans 1’au-dela. Il est le début
et la fin, la nuit et le jour, le féminin et le masculin. 1l accueille les ancétres dans 1’au-dela. 1l a
délégué ses Attributs aux vodoun (seuls capables d’accéder a Lui). Il s’agit donc, d’une
spiritualité incarnee : les esprits (divinités, ancétres) interviennent directement dans la vie
humaine. 1l convient de s’interroger si le vodoun est une religion monothéiste, a visage
polythéiste. En effet, les adeptes s'adressent aux divinités (la terre, I'eau, l'air, le feu, I'esprit
des morts, la foudre, le serpent, etc.) intermédiaires entre les hommes et Dieu, plutdt qu'a
Dieu trop lointain et inaccessible. Ils reconnaissent une multitude de divinités qui peuvent
cohabiter sans se heurter. Ils considerent les nombreuses forces de la nature comme des
ramifications authentiques de la puissance divine du Dieu supréme. Comme dans le
christianisme, on préte au Christ la fameuse formule « nul n'ira au pere sans passer par moi ».
Les adeptes du vodoun considérent qu'on peut parvenir a la source divine, Mawu, en passant
également par héviosso (le dieu de la foudre / du tonnerre), sakpata (le dieu de la terre / de la
variole) ou dan (le dieu de la fortune), etc. Mawu en fon, langue béninoise, veut dire
I’inaccessible, le dieu supréme. C’est I'Etre tel que rien ne peut le dépasser. 1l est omniprésent
dans toutes les cérémonies et son nom est évoqué au début et a la fin de toutes les litanies. Le
vodoun est donc une religion animiste qui attribue différentes fonctions a des choses et a des
étres visibles qui servent d'intermédiaires pour accéder a la bienveillance de Dieu : comme le
catholique prierait la Vierge Marie ou Saint-Pierre ou encore n'importe quel saint pour obtenir
une grace de Dieu. Retenons que le vodoun s’organise autour de divinités spécialisées. Les
rituels, les mythes et les savoirs sont transmis oralement de génération en génération. Chaque
divinité a un lieu sacré, une histoire liée a un territoire précis. Citons quelques vodoun : dan
(le serpent et I’arc-en-ciel) ; héviosso ; sakpata ; fa (art divinatoire) ; legba ; gou (la divinité

du fer) ; hoho (les jumeaux) ; hou (la mer) ; I’arbre-fétiche (par exemple le baobab) ; dangbé

119



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
(le python), etc. Dan (le serpent et I’arc-en-ciel) est un serpent méle et femelle qui se mord la
queue. Il est le symbole du perpétuel recommencement, du retour sans fin. C’est le dieu de la
fortune (richesse, fertilité, bonheur et force vitale). Il aide héviosso a retourner en haut. C’est
un vodoun mahi (Oshumaré chez les yoruba). Héviosso (Shango, chez les Yoruba) est le
maitre de la foudre. Il est représenté par la double hache fixée sur un manche. Il réprouve
conspirations, empoisonnements et sacriléges et punit par le foudroiement. Il n’y a pas de
sépulture pour une victime de la foudre. Sakpata, Ayinon, (Shapanan, chez les Yoruba) est le
propriétaire de la terre. C’est une divinité principale chez les Mahi. C’est un des vodoun les
plus redoutables. Il se venge des méfaits des hommes par la variole. Fa est un culte divinatoire
interprété par le bokonon, qui a la connaissance de toutes les combinaisons des différents
signes du fa. C’est une géomancie fondamentale pour les cultes vodoun. La plupart des
vodoun font appel au fa. Le fa n’est donc pas un vodoun comme les autres, c’est le porte-
parole de tous les vodoun. C’est ’oracle : il fait les prédictions et prescrit les mesures a
prendre pour conjurer le mal ou s’attirer les bénédictions. L’instrument de divination se
présente sous forme de chapelet. La divination par le Fa se fonde sur 16 signes de base (odu)
déclinés en 256 signes, chacun porteur de messages ésotériques. Légba (a I’entrée des villes
ou villages, au centre des marchés, ou devant les maisons) est érigé sous des forme variées,
parfois humaines avec un attribut sexuel démesuré. Il est capable d’éloigner la maladie et la
mort. Sa bienveillance s’obtient au prix des libations et offrandes quotidiennes. To-légba,
installé a I’entrée d’une ville ou d’un village, est le gardien des passages et des carrefours.
Aiizan, installé au milieu d’un marché, veuille a I’ordre dans le marché ; il empéche I’intrusion
des mauvais esprits incarnés. Si legba est mécontent, il est capable de mettre a exécution la

coalition de tous les esprits et de toutes les calamités.

Les étapes principales d’une cérémonie vodoun sont : préparation du lieu sacré, c’est-
a-dire le nettoyage, I’installation des autels et objets rituels ; invocation des esprits, appelés a
descendre a travers chants, priéres, et sons rituels (tambours, cloches, etc.) ; offrandes et
sacrifices (animaux, boissons, nourriture, poudres sacrées, etc.); possession de certains
fidéles ou initiés montés par les divinités, qui parlent ou dansent & travers eux (I’esprit
emprunte leurs corps) ; danses et chants rituels, codifiés selon la divinité invoquée ; oracles ou
messages, delivrés par le prétre ou un esprit a travers un possédé ; enfin, cloture, c’est-a-dire

la purification finale et les remerciements adresses aux esprits. Les prétres (bokonon,
120



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
hounnon, vodounon) guident le rituel, interprete les signes et assure les sacrifices ; ils
connaissent les secrets du panthéon. Les fidéles ou initiés chantent, dansent, participent aux
rites. Les esprits vodoun s’incarnent dans les possédés pour guider, bénir, punir, transmettre
un message. Les prétres, devins ou initiés, servent d’intermédiaires entre monde visible et
monde invisible. L’ensemble de la cérémonie joue le role d’hypnotiseur. En effet, les sons
émis par les instruments de percussion peuvent créer des conditions nouvelles et transporter
dans des états nouveaux. Un ensemble de stimulus sonores, visuels, provoque une sorte de
déconnection psychique. Cette déconnection déclenche une série d’automatisme. C'est le cas
de I'entrée en transe chez les adeptes de certaines divinités. La personne en transe joue un
personnage, auquel elle est identifiée, c’est-a-dire, le personnage de la divinité ou d’un étre
humain vacant a une activité de la vie. Les objets sacrés (calebasses, fétiches, pierres, etc.)
sont des canaux de présence divine, des moyens de protection, des supports de priére. Les
tambours (atchegans, gankogui) appellent les esprits, rythment la cérémonie et favorisent
I'entrée en transe. Les chants (en langues fon, yoruba, mina, etc.) invoquent les esprits et
transmettent des messages sacrés. Il en est de méme pour les danses rituelles ; notons que
chaque divinité a un style de danse spécifique. Ces danses préparent ou accompagnent la
possession. Les offrandes et sacrifices ont pour but de nourrir les esprits, d’apaiser les

divinités (le sang ou la boisson est parfois versé sur un autel) et de maintenir I’harmonie.

L’initiation au vodoun est un processus progressif et secret, parfois sur plusieurs
années : retiré du monde profane le candidat a I’initiation entre dans un couvent vodoun (une
« case de retrait »). Il fait le veeu de silence et est soumis a 1’apprentissage des mythes et
langues sacrées (noms des divinités, chants, gestes rituels) ainsi que des rites de purification
(ablutions, rasage, jedne, silence). Il recoit un nom spirituel qui marque son entrée dans la
famille vodoun. 11 subit aussi 1’épreuve de marquages corporelles (scarifications, tatouages ou
objets portés). Cette initiation permet d’évaluer I’individu afin de voir s’il est capable d’étre le
gardien moral de la tradition et de la maintenir dans le bon sens, le sens moral. Le candidat a
I’initiation doit étre capable de recevoir ce qu’on lui donne et capable de le transmettre a
quelqu’un d’autre de facon aussi fidele qu’intégrale. Le voyage initiatique est une épreuve
exigeante sur les plans physique et mental. Les fonctions de I’initiation sont : offrir protection

spirituelle et un statut social ; intégrer une communauté rituelle et une divinité tutélaire ;

121



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
permettre 1'accés a certains savoirs (divination, soins, sacrifice...). Le RGPH de 2013 nous

permet d’avoir une vue globale sur I’état des lieux de religions au Bénin :
- Aucune confession religieuse 5,8 %

- Vodoun 11,6 %

- Islam 27,7 %

- Christianisme 48,5 % :

- Catholiques 25,5 %

- Protestants méthodistes 3,4 %

- Autres protestants 3,4 %

- Eglise du Christianisme Céleste 6,7 %
- Autres chrétiens 9,5 %

- Autres traditionnelles 2,6 %

- Autres religions 2,6 %

Les chiffres officiels, comme ceux du RGPH-4 de 2013, sous-estiment souvent la part
du vodoun, car les répondants s’identifient souvent en priorit¢é comme « chrétiens» ou
« musulmans » méme s’ils pratiquent aussi le vodoun. Et le vodoun est parfois pratiqué en
parallele ou discréetement, notamment dans les zones urbaines. En milieu rural (dans les
départements du Mono, du Couffo et de I’Ouémé), la pratique réelle du vodoun peut dépasser
40 %, selon plusieurs études anthropologiques. En réalité, il y a plus de 11,6 % de fideles du
vodoun (si on compte les pratiques syncrétiques ou discrétes) et les nombreux cas de double
appartenance (des personnes chrétiennes ou musulmanes participant aussi aux rituels vodoun).
Cela traduit une coexistence pacifique, mais avec des inégalités symboliques : plus de
visibilité et de ressources pour les religions chrétiennes ou islamiques. Cependant, les adeptes
du vodoun sont : stigmatisés (chez certains jeunes urbains ou milieux évangéliques qui
associe le vodoun a la sorcellerie, considéré comme une pratique rétrograde ou superstition ;

mais, ils sont respectés dans les villages ou ils sont des figures centrales dans leurs

122



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
communautés. Toutefois, il y a une réhabilitation symbolique depuis les années 1990 : la féte
nationale des religions traditionnelles depuis une trentaine d’années et la mise en valeur du
vodoun dans le tourisme, la culture et les musées. Les rapports d’une institution religicuse a
I’autre sont apaisés, méme si le christianisme qualifie les rites endogeénes de pratiques
diaboliques. Malgré cela, nombreux sont les chrétiens qui y font discretement recours pour
leurs problemes de divers ordres. Quant a I’islam, certains fidéles ont islamisé par exemple les
amulettes ; faites de restes d’animaux dans le vodoun, ils sont désormais a base de versets

coraniques.

L’Eglise du Christianisme Céleste (ECC), une religion révélee, fondée par le prophéte
béninois Samuel B. J. Oshoffa, a des pratiques qui ressemblent aux rituels vodoun. Quelques
pratiques de ’ECC qui rappellent les rites vodoun : des visionnaires qui prophétisent et
recommandent les dispositions a prendre pour conjurer le mauvais sort, ce qui rappelle la
pratique du Fa ; des rites spirituels pratiqués a la plage, au bord ou dans des cours d’eaux, a
des carrefours ; des prieres pratiquées par un, deux, trois, ou quatre fidéles (orientés chacun
vers un point cardinal), des priéres faites par sept fidéles ou par toute la congrégation de

fideles.

2. Les aspects thérapeutiques du vodoun et son rapport a la médecine moderne

Les adeptes du vodoun invoquent les dieux pour guérir les maladies, jeter ou conjurer
des sorts. La thérapie vodoun a vocation de prévenir et de guérir. Le vodoun intervient donc
dans la vie quotidienne, 1’éducation et la santé. Des calendriers permettent le choix du
moment propice a la mise en ceuvre de décisions importantes et le choix du jour d’un
mariage ou des obseques adaptés a un défunt. Tous les événements de la vie quotidienne sont
souvent influencés par les oracles ou conseils des bokonon. Il faut rappeler la présence
d’autels, talismans, objets de protection dans les maisons. Il faut souligner la présence tres
marginale des cultes vodoun dans les programmes officiels (sauf dans I’enseignement
supérieur, en anthropologie ou histoire). Toutefois, certaines écoles alternatives transmettent
les savoirs vodoun aux jeunes initiés. En ce qui concerne la santé, la médecine traditionnelle
(plantes, rituels de guérison) est largement utilisée, parfois en paralléle avec la biomédecine ;

nombreux sont les Béninois qui recourent a un diagnostic spirituel préalable a tout traitement.
123



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
La thérapies vodou a pour vocation de guérir a la fois le corps et ’esprit a travers les divinités.
Hélas, il n’y a souvent pas de dosages en fonction du patient. La cérémonie abikou est un

exemple de traitement

3. Dimension politique et le rayonnement du vodoun hors des frontiéres du Bénin.

Jadis, au Bénin, le roi régnait et le vodoun gouvernait : autrefois, le roi se servait du
vodoun pour maintenir son pouvoir. Mais, le Bénin est maintenant une république. Dans son
préambule, la constitution béninoise (du 11 décembre 1990, modifiée le 7 novembre 2019)
stipule ce qui suit :

[...] affirmons par la présente constitution de créer un Etat de droit, de démocratie pluraliste,

dans laquelle les droits fondamentaux de I’homme, les libertés publiques, la dignité de la

personne humaine, et la justice sont garantis, protégés et promus comme la condition

nécessaire du développement véritable et harmonieux de chaque Béninois tant dans sa
dimension temporelle, culturelle que spirituelle. »

Il en résulte que I’Etat garantit, protége et promeut le développement personnel de
chaque Béninois dans les dimensions culturelle et spirituelle. La méme constitution en son
article 2 dispose que «La République du Bénin est une et indivisible, laique et
démocratique. » De fait, la constitution proclame la séparation de I’Etat et la Religion. Mais,
dans les faits, la Religion est au cceur des intrigues politiques, voire instrumentalisée. En effet,
la constitution du 11 décembre 1990, en son article 53 dispose que le Président de la
République, avant son entrée en fonction préte le serment suivant : « Devant Dieu, les Manes
des Ancétres, la Nation et devant le Peuple Béninois, seul détenteur de la souveraineté ;
Nous... Président de la République, élu conformément aux lois de la République jurons
solennellement de [...] » Ce serment parait en contradiction avec la laicité proclamée a
I’article 2. Cependant, cela traduit I’attachement, inconscient ou conscient, du Béninois au
pouvoir de I’invisible. L’article 53 nouveau de la constitution du 7 novembre 2019 renforce
cette idée, en modifiant le serment prononcé par le Président élu : « Devant Dieu, les manes
des ancétres, la Nation et devant le Peuple Béninois, seul détenteur de la souveraineté ;
Nous... President de la République, élu conformément aux lois de la République jurons
solennellement de [...] » Cette modification en apparence insignifiante n’est pas anodine.
L’on peut y voir la volonté du législateur de 2019 d’établir une hiérarchie entre le Dieu (grand

D) et les divinités intermédiaires (méanes désormais écrit avec un « m » minuscule), tandis que

124



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
le législateur de 1990 joue sur la proximité des vivants avec les Manes des ancétres. Le Dieu
Supréme est Miséricordieux (Clément et Compatissant). Mawu, 1’inégalable est inaccessible
et ses attributs sont inégalables. Par conséquent, 1I’indulgence des ancétres n’est pas garantie
en cas de parjure. Et la promesse faite aux morts est supposée plus terrifiante, donc

contraignante.

Nicéphore Soglo organise Ouidah 92, le premier festival mondial des arts et cultures
vodoun, pour faire la promotion du vodoun comme patrimoine culturel dans le but de
favoriser le tourisme culturel. Dates et lieu : du 8 au 18 février 1993 a Ouidah (une ville qui
abrite des temples et foréts sacrées vodoun). Ouidah 92 a débouché sur le vote d’une loi (le 20
aolt 1997, sous Mathieu Kérékou) qui a consacré le 10 janvier comme féte annuelle des
religions traditionnelles (journée chdmée et payée). En 2006, un décret présidentiel intronise
Daagbo Hounon chef supréme du culte vodoun. Ensuite, un comité des rites vodoun est créé
par le décret 2023-467 du 13 septembre 2023 dont les attributions sont : contribuer au
développement du tourisme religieux autour du vodoun ; il est composé de neuf membre dont
le président, Mahougnon Kakpo (professeur de littératures africaines, spécialiste des études
africaines et prétre Fa) est un ancien ministre de Talon. Un autre décret (du 28 février 2024)
modifie celui du 13 septembre 2023 et ajoute un membre au comité, portant le nombre a dix :
David Koffi Aza, prétre du F&, praticien du vodoun. C’est Iui qui rend publique
I’interprétation du to-fa 2025, une interprétation politiquement orientée. En 2024, la loi du 2
septembre fixant la féte annuelle des religions traditionnelles en République du Bénin modifie
les dates : le deuxiéme vendredi de chaque année est la nouvelle date choisie (journée chdmée
et payée) ; le jeudi précedent est aussi chéme et paye. En 2025, le To-Fa annuel a été couple
aux festivités du « vodun days », une féte populaire aux allures de campagnes électorales. En
effet, les élections générales au Bénin auront désormais lieu tous les cing ans, le deuxiéme
dimanche de janvier. L article 153-1 de la Constitution révisée (du 7 novembre 2019) dispose
que des élections générales sont organisées dans une méme année éelectorale. Et ’article 153-2
dispose que : « Les élections couplées, législatives et communales, sont organisées le
deuxi¢me dimanche du mois de janvier de I’année électorale. » : les festivités du « vodun days
2026 » auront lieu les 8 et 9 janvier ; les élections législatives et communales auront le
dimanche 11 janvier 2026. N’est-on pas en droit de se demander si le choix du deuxiéme

dimanche de janvier est inspiré par la féte annuelle des religions traditionnelles ? Le
125



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
gouvernement espére-t-il mobiliser les fidéles comme base politique ? Certains prétres et
chefs vodoun sont proches du gouvernement (ex : David Koffi Aza). Toutefois, le vodoun n’a

pas de « parti unique », son influence politique est fragmentée et souvent discréte.

Par ailleurs, le vodoun joue un réle dans la construction de 1’identité nationale et
politique. Le vodoun est promu comme élément culturel national, notamment par des
gouvernements soucieux de valoriser ses racines béninoises ; il sert de repere identitaire face a
I’occidentalisation religieuse ; et les acteurs culturels (artistes, écrivains, cinéastes) mobilisent
le vodoun pour affirmer une africanité. Le vodoun connait une évolution dans un monde
globalisé. Il s’est transformé dans la diaspora en Haiti, au Brésil, a Cuba... (vaudou,
candomblé, santeria) ; ces formes ont fusionné avec le catholicisme : syncrétisme avec les
saints (exemple : legba devient Saint Pierre pour tromper la vigilance des esclavagistes).
Depuis 1990, une politique de patrimonialisation prend de 1’ampleur dans les politiques
publiques afin de favoriser le tourisme : valorisation du vodoun comme patrimoine culturel
immatériel ; la Journée nationale des religions traditionnelles (deuxiéme vendredi de janvier)
donne la part belle au vodoun et attire des touristes, et peut-étre des chercheurs ; cependant, il
y a un risque de folklorisation ou de décontextualisation des pratiques. Des films béninois ou
séries locales mettent en scene des contextes mystiques. Des artistes, dans leurs ceuvres,

évoquent les esprits, les rituels ou des divinites. Citons aussi le chateau vodou de Strasbourg.

4. Les aspects culturels et le vodoun dans la littérature

Le vodoun joue un réle dans la construction des identités religieuses et sociales. En
effet, le vodoun permet a beaucoup de revendiquer une spiritualité africaine authentique, face
aux religions importées (christianisme et islam) ; il fonde une cosmologie cohérente qui lie les
vivants, les morts, la nature et le divin. Il structure la société en ce qui concerne 1’identité
sociale et politique : chaque individu appartient a un lignage vodoun (panthéon, divinité
protectrice...) ; il fonde les roles sociaux : prétres, initiés, tambourineurs, devins... ; sert de
marqueur culturel et ethnique dans les régions du Sud du Bénin (notamment chez les Fon, les
Goun, les Yoruba). Le vodoun joue un role central dans les rituels d’initiation, de funérailles
et de fétes communautaires ; il renforce la cohésion sociale par le rite partagé, la musique, les

danses et les valeurs transmises. Enfin, le monde vodoun inspire des romans, poemes et récits,
126



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3

comme dans les exemples suivants. En effet, Dans Un piége sans fin, (Olympe Bhély-
Quenum, 1960 [1985]), p. 257), la divination est utilisée comme procéde littéraire pour créer
le suspense tant chez le personnage Houngué que chez le lecteur. Arrivera-t-il a faire évader
Ahouna, 1’assassin de sa belle-sceur pour assouvir sa vengeance ? Le fa dit-il vrai ? Cela crée
une tension narrative :

Mais il a aussi créé des allégories étranges : Un grand serpent se dressera sur sa queue et

s’élévera jusqu’a la hauteur du mur de la prison. Que Houngbé et 1’assassin de Kinhou se

servent de ce serpent comme 1’unique moyen de leur évasion ! Alors quelques temps aprés leur
départ de la prison, la vengeance sera satisfaite, tandis que le jour éclatera sur Zounmin.

Puis, dans Les tresseurs de corde (Jean Pliya, 1987 [2002], p. 92), un mauvais sort est jeté
contre Trabi, le personnage principal, et cela crée une tension dramatique. Quelles en seront
les conséquences ? La religion traditionnelle endogéne devient un élément de la narration
dans la littérature béninoise : « [...] Devant la porte, il voit, stupéfié, le corps d’un chat noir,
la gorge tranchée, I’abdomen béant, les entrailles éparses. Partout, du sang, sur le sol, le

rideau, les murs. Et sur le seuil, des poils brilés. »,

Conclusion

Pour conclure, cette analyse montre que le vodoun ne se limite pas a un héritage
ancestral fige, mais qu'il évolue et s'adapte aux enjeux modernes. Il interagit avec les religions
réveélées, parfois en opposition, parfois en complémentarité. Sur le plan médical, ses pratiques
thérapeutiques restent populaires et fonctionnent comme une alternative a la biomédecine.
Utilis¢é comme procédé littéraire, le vodoun est un motif récurrent permettant d’explorer
I’identité béninoise et la transmission des traditions. Méme sans adhésion explicite, le vodoun
structure 1’imaginaire, les réflexes et les habitudes des Béninois. Il forme un cadre culturel
collectif, comparable a ce que le catholicisme est ou était pour certaines sociétés occidentales

: un socle d’influences profondes, méme chez les non-pratiquants.

Références bibliographiques

Bhély-Quenum Olympe,1960 [1985], Un piege sans fin, Paris, Présence Africaine.

127



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3
Lando Paul, « Espace et société en milieu vodou : Aménagements et territoires de conflit »,
Theése de doctorat en géographie, sous la direction de DESSE René-Paul, Brest, Sciences de
I’Homme et de la Société n° 507, 2013.

Pliya Jean, 1971, L arbre fétiche, Yaoundé, Editions CIé.

Pliya Jean, 1987 [2002], Les tresseurs de corde, Paris, Editions Hatier International.

Autres sources

CIA World Factbook (2024) : https://www.cia.gov/the-world-factbook/countries/benin/

Pew Research Center : "Religious Composition by Country, 2020"
Recensements nationaux béninois :
- RGPH-4 (2013) — INSAE

- RGPH-5 (2023) — résultats partiels en cours

128


https://www.cia.gov/the-world-factbook/countries/benin/
https://www.insae-bj.org/

