
Acta Sunu-Xalaat Supplementum 
Faculté des Lettres et Sciences Humaines 

Université Cheikh Anta Diop de Dakar 

ISSN : 2772-2104 – ACTA N° 3, Décembre 2025 – Acta Sunu-Xalaat Supplementum – Faculté des Lettres et 
Sciences Humaines – Université Cheikh Anta Diop de Dakar 

URL : https://afrosciences-antiquity.com/revue-africaine-des-sciences-de-lantiquite-sunu-xalaat/sunu-

xalaat-supplements/ – ACTA Numéro 3 / Décembre 2025 

 

 

  Acta SUNU XALAAT Supplementum 

N° 3, Décembre 2025, PP. 129-142. 

 
 

L’âme de la nature dans l’écologie sérère 

 

 

 

 

 

Auteure : Dr Jeanne Diouma DIOUF,  

Université Cheikh Anta Diop de Dakar 

 

https://afrosciences-antiquity.com/revue-africaine-des-sciences-de-lantiquite-sunu-xalaat/sunu-xalaat-supplements/
https://afrosciences-antiquity.com/revue-africaine-des-sciences-de-lantiquite-sunu-xalaat/sunu-xalaat-supplements/


A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

130 

 

 

Résumé : Il existe un lien ontologique entre le Sérère et la nature, qui sous-tend sa conception 

écologique. De fait, la société sérère prône une relation d’inclusion entre la biosphère et 

l’espèce humaine, relation qui trouve son point d’ancrage dans sa cosmogonie puisqu’elle lui 

attribue une figure féminine « Adna Kumba NJAAY, la terre-mère »(Faye 2000, 82). De cette 

personnification découle, d’une part, une analogie voire une symbiose entre l’homme et la 

nature et, d’autre part, l’idée d’une nature dotée d’âme (du latin anima que nous traduisons 

par souffle vital qui anime tout vivant). C’est en ce sens que le Sérère parle d’animisme. 

Ainsi, la relation du Sérère à la nature trouve son fondement dans cet animisme. Celle-ci se 

traduit en pratiques écologiques axées sur la sacralité de la nature. Or, avec la modernité, nous 

assistons à une désacralisation de cette nature justifiant la crise écologique en milieu sérère. 

L’intérêt de cette étude est d’ouvrir d’autres perspectives dans la quête de solutions 

durables contre la crise écologique. En effet, cette dernière nous invite à repenser, au-delà de 

notre mode de vie, notre rapport à la nature. Et si l’on interroge le savoir endogène sérère, 

c’est parce qu’il inculque à ses membres l’amour et le respect inaliénable de la nature qui 

fondent des pratiques durables soucieuses de l’harmonie écologique. 

 

Abstract: There is an ontological link between the Serer and nature, which underlies their 

ecological conception. In fact, Serer society advocates an inclusive relationship between the 

biosphere and the human species, a relationship anchored in its cosmogony, since it attributes 

to it a female figure, "Adna Kumba NJAAY, Mother Earth" (Faye 2000, 82). From this 

personification includes an analogy between man and nature. It includes also the idea of a 

nature that possesses a soul (from the Latin anima, which we translate as the vital breath that 

animates all living things). It is in this sense that the Serer speak of animism. Thus, the Serer's 

relationship with nature finds its foundation in this animism. This translates into ecological 

practices focused on the sacredness of nature. However, with modernity, we are witnessing a 

desacralization of this nature, justifying the ecological crisis in the Serer environment.  

The interest of this study is to open up other perspectives in the search for solutions to 

the ecological crisis. Indeed, the latter invites us to rethink, beyond our way of life, our 

relationship with nature. And if we question Serer indigenous knowledge, it is because it 

instills in its members’ the inalienable love and respect for nature, which are the foundation of 

sustainable practices concerned with ecological harmony.  

 

Mots-clés : Nature, Ecologie, Âme- Savoir endogène- Sérère 

 

Keywords: Nature, Ecology, Soul - Endogenous Knowledge - Serer 

  



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

131 

 

Introduction  

 

La communauté sérère, répartie « en plusieurs foyers qui vont de l’axe Thiès-Diourbel 

à l’embouchure de la Gambie »(Kane et Ruffié 1963, 546), constitue le troisième groupe 

ethnique au Sénégal. Très ancrée dans la tradition, elle possède un patrimoine culturel et une 

riche symbolique contribuant au respect inconditionnel de la nature. De fait, elle conçoit un 

lien ontologique entre la nature1 et l’homme, qui sous-tend son anthropologie d’une part et, 

d’autre part, son écologie. Plus précisément, elle prône une relation d’inclusion entre la 

biosphère et l’espèce humaine, qui fonde l’harmonie entre elles. Cette relation inclusive 

trouve son point d’ancrage dans la cosmogonie sérère, notamment dans sa représentation de la 

nature.  

À l’instar de plusieurs peuples, le Sérère la représente comme un Vivant, mieux 

encore une personne. Il va sans dire que de cette personnification découle une symbiose entre 

l’homme et la nature, puisque celle-ci est aussi dotée d’une âme (du latin anima que nous 

traduisons par souffle vital qui anime tout vivant). C’est en ce sens que nous parlons 

d’animisme sérère, autrement dit, sa croyance selon laquelle les végétaux, les animaux, en 

somme, les phénomènes naturels possèdent une âme.  

Le président-poète Léopold Sédar Senghor, membre de cette société sérère, insiste sur 

cet animisme, en tant que valeur incontournable, pour comprendre l’homme noir. Dans 

Liberté 1, il met en garde : « La colonisation française, en son action « civilisatrice », ne peut 

ignorer l’Animisme sans s’exposer à une faillite grave. Dans ces pays de plaines 

sablonneuses, elle ne pourra rien bâtir de solide, de durable que sur les assises de pierre de 

l’Animisme » (Senghor 1964, 56).  

Fort de ce constat, nous pouvons déduire que l’animisme est le socle de la culture 

sérère. Ainsi, sa relation à la nature prend racine dans cet animisme. Elle se traduit en 

pratiques écologiques axées sur la sacralité de la nature. En effet, avant l’avènement de 

l’anthropocène, la société sérère protégeait, voire vénérait certains éléments naturels. 

D’ailleurs dans certaines localités, ces éléments jouissent encore d’un respect quasi-naturel, ce 

qui crée des nids écologiques surtout autour des sanctuaires ancestraux.   

Avec la modernité, un bon nombre de Sérères ont délaissé leur tradition et désacralisé 

la nature, ce qui accentue la crise écologique en milieu sérère. Pour la qualifier, le Sérère parle 

de « nature blessée », de « nature agressée ». Est-ce à dire que la nature est consciente ? 

mieux encore, « l’âme de la nature » serait-elle identique à l’âme humaine ? Pourquoi donc 

cette nature jadis adulée est-elle abusée de nos jours ? Ce sont là les questions qui 

aiguillonnent notre curiosité intellectuelle.  

L’intérêt de cette étude est d’ouvrir d’autres perspectives dans la quête de solutions 

durables contre la crise écologique. En fait, celle-ci nous invite à repenser, au-delà de notre 

mode de vie, notre rapport à la nature. Et si l’on interroge le savoir endogène sérère, c’est 

parce qu’il inculque à ses membres l’amour et le respect inaliénable de la nature qui fondent 

des pratiques soucieuses de l’harmonie écologique. 

1. La nature, un vivant animé 

Dans les cosmogonies anciennes, l’anthropomorphisme demeure latent, raison pour 

laquelle les caractéristiques humaines s’exportent facilement chez les autres êtres. Et le mythe 

favorise justement la personnification de la nature. C’est en ce sens que le Sérère n’hésite pas 

à attribuer à la nature « une âme ». Mais parler d« âme » de la nature ne revient-il pas à lui 

 
1 La notion de « nature » étant polysémique, nous lui réservons dans cette présente étude un sens 

restreint qui est l’ensemble des écosystèmes où évolue la vie.   
 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

132 

 

attribuer une conscience ou encore une volonté autonome ? Pour mieux saisir la pertinence de 

cette question, considérons de près la notion d’âme.  

De prime abord, l’âme renvoie à une réalité complexe. Elle se confond souvent à 

l’esprit, puisque tous deux renvoient à un principe immatériel opposé au corps. D’où cette 

remarque de Foulquié (1964, 407) : « Nous désignons l’âme ou l’esprit par des mots qui 

désignent proprement ce qu’il y a de moins matériel dans le monde de la matière, le souffle ou 

le vent ». Pourtant, leurs étymologies se distinguent. En effet, le mot « esprit » dérive du latin 

spiritus qui désigne le souffle, que l’on oppose au corps (animalis). Dans cette optique, il 

correspond à la faculté de penser, l’apanage de l’être humain, comme l’atteste cette assertion : 

« L’esprit est conçu par les philosophes anciens comme la partie supérieure de l’âme, par 

laquelle celle-ci accède à la connaissance » (Boillot 2018, 708). Ainsi l’esprit et l’âme se 

distinguent et cohabitent chez l’homme uniquement. 

Quant à la notion d’âme, elle se définit comme « cause et principe du corps vivant » 

(Aristote 1992, 87). Aristote en fait la caractéristique de tous les vivants, ce qui facilite leur 

classification systématique, en s’appuyant sur une typologie des âmes : (âme nutritive : chez 

la plante, âme sensitive chez l’animal et âme intellective chez l’homme). En outre, même si 

tous les êtres vivants sont dotés d’âme, seule l’âme humaine « donne vie et forme, sensibilité 

et mobilité, […] raison et pensée » (Boillot 2018, 610).  

Les partisans de l’anthropocentrisme, dans leur volonté de différencier l’homme des 

autres vivants réduisent l’âme à la faculté de penser, raison pour laquelle ils font de l’esprit et 

de l’âme des synonymes. C’est, du moins, ce qui ressort de cette déclaration cartésienne : 

« Ce que nous appelons notre âme ou notre pensée, j’ai pris l’être ou l’existence de cette 

pensée pour le premier Principe » (Descartes 1996, 67) .  

Dans la culture sérère, l’« âme » de la nature est à entendre au sens large du terme, 

c’est-à-dire comme souffle ou encore principe de la sensibilité pouvant habiter toute matière. 

Senghor résume de fort belle manière cette définition en ces termes :  
« Les idées du Nègre sur l’âme sont extrêmement nuancées et, d’un peuple à 

l’autre, elles varient dans le détail. On peut dire que c’est une force spirituelle, un 

principe de vie intellectuelle et morale, qui anime chaque être, chaque plante, chaque 

chose pourvu d’un caractère propre : montagne, caverne, rocher, lac »(Senghor 1964, 

71).  

Pour le Président-poète, l’âme possède une double nature. Elle peut signifier le souffle 

vital et le « principe de la vie physique »(Senghor 1964, 71). Cette dualité justifie la présence 

de l’âme dans les objets animés comme inertes, notamment chez le mort. Toutefois, « l’âme 

des choses inertes, sans souffle vital, sans corps vivant à animer [est] plus libre et plus 

puissante »(Senghor 1964, 71). Cette seconde nature correspond à l’essence des êtres. 

Autrement dit, elle symbolise la partie la plus importante d’un être, d’où l’animisme sérère. 

Ce dernier réduit toute chose à cette âme qui l’anime, il la définit par cette substance qui 

demeure primordiale. Cette conception s’apparente au spiritualisme grec. Sa primauté 

l’intellect sur la matière, est assimilable à la primauté de l’âme chez le sérère. 

En somme, les deux formes d’âme sont présentes dans la nature sérère. Mais l’âme 

naturelle n’est pas intellective, au sens aristotélicien du terme, autrement la nature serait 

intelligente et consciente. En réalité, ce principe qui anime la nature renvoie à ce que Bergson 

appelle l’« élan vital » c’est-à-dire un mouvement indivisé qui traverse la matière en y 

découpant des êtres vivants. Cet élan de vie constitue l’unité de la nature, puisqu’elle « fait de 

la série entière des vivants une seule immense vague courant sur la matière »(Bergson 2009, 

251). Cet élan est le moteur de l’évolution qui crée toutes les espèces et les individus dans 

leur singularité. C’est dire que la nature vit, évolue, se régénère et se métamorphose, suivant 

son propre cycle.  



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

133 

 

Sa représentation sous les traits de la femme-mère dans les cosmogonies prend tout 

son sens ici. De l’Occident à l’Orient, les peuples voient en elle la source de vie. Dans la 

mythologie grecque, elle incarne « Gaïa » (Kalogeraki 2005, 6) la mère généreuse des 

vivants , parfois capricieuse. Dans les cultures africaines, elle est personnifiée dans la quasi-

totalité de ses mythologies, notamment chez le Sérère. Ce dernier lui attribue une figure 

féminine, comme le souligne Henry Gravrand : « La terre est personnifiée par une entité, qui 

n’est pas une divinité mâle, Geb, comme en Egypte, mais une entité maternelle, Kumba 

Njaay, fécondée par l’eau de pluie céleste : Foofi Roog » (Gravrand 2016, 203). Cette 

cosmogonie sérère peut porter à croire que la nature est une divinité, mais en réalité elle n’est 

qu’une entité intermédiaire entre la Divinité (Roog) et les hommes. Pourquoi est-elle alors 

considérée comme sacrée ?   

2. La sacralité de la nature 

La nature demeure une simple créature à l’instar des autres vivants, comme l’atteste 

Gravrand (2016, 241) : « Les arbres étaient donc comme les hommes et les animaux, sortis du 

même placenta divin et ils partageaient aux origines les mêmes destins ». En fait, la puissance 

divine est diffuse dans les éléments naturels, d’où l’ambiguïté du statut de la nature. C’est à 

juste titre qu’on peut se demander si la nature est, en réalité, une entité autonome dotée d’une 

puissance créatrice ou une créature qui s’auto-détermine. Dans le premier cas de figure, elle 

serait identique à Dieu. Du moins, elle posséderait une puissance créatrice analogue à celle de 

Dieu. Aristote illustre cette analogie quand il affirme que « Dieu et la Nature ne font rien en 

vain »(Aristote 2014, 1041). Il postule par-là que la nature possède le pourvoir de créer en vue 

d’une fin.  

Avec l’avènement des religions révélées, cette nature est décrite comme une créature 

divine confiée à l’homme pour en prendre soin et ce jusqu’à l’époque moderne. En effet, 

l’homme pensait la nature sous un angle théologique, comme une œuvre divine comportant en 

elle une harmonie. La naissance de la science moderne proposera une approche expérimentale 

de cette nature sans nier l’idée d’harmonie naturelle. C’est en ce sens que les scientifiques la 

décrivent comme une machine autorégulée (Zarka 2013, 7).  

Dans les traditions africaines, l’idée de « nature créatrice » persiste encore. Chez le 

Sérère, par exemple, la nature possède une énergie vitale ; du moins, certains éléments 

naturels. L’anthropologue explique : « Certaines pierres noires polies par l’homme ou le flot 

des torrents[…] sont chargées de puissance surnaturelle […] Le maître des Pangool peut 

retrouver un voleur grâce aux particules de pierres émises par la pierre de Lunguñ ( pierre de 

Dieu Bil Roog) »(Gravrand 2016, 202).  

Ainsi, la nature peut être saisie sur deux plans : physique et spirituel, ce qui rend 

complexe son approche, comme le remarque Miquel(2015a, 9) : « Dès qu’il s’agit de prouver 

que l’on peut passer de la nature, conçue comme un ensemble des phénomènes obéissant à 

des lois, à ‟l’univers” envisagé comme une ‟unité inconditionnée des conditions objectives”, 

la Raison tombe effectivement dans des antinomies ». La raison, dans sa visée pratique, saisit 

aisément la dimension matérielle de choses. Quant à la réalité spirituelle, elle échappe à son 

pouvoir. La tendance de l’homme moderne est alors de se focaliser sur la physique et 

l’homme africain, plus intérieur, de rechercher sa dimension spirituelle et mystique. Ainsi 

contrairement à la Physique, qui la conçoit comme « une somme de particules 

perpétuellement en mouvement. Pour le Nègre, sous l’aspect matériel et sensible, il y a « le 

monde des âmes »(Senghor 1964, 71). Ce regard spirituel octroie à chaque objet une valeur 

unique, autrement dit sacrée. Il est donc nécessaire d’envisager une approche complémentaire 

entre les deux dimensions de la nature.  



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

134 

 

Cette double approche confirme que du point de vue spirituel comme biologique, il 

existe une symbiose dans la nature qui sous-tend la solidarité entre les éléments qui la 

composent, mais aussi la biodiversité. Alors l’homme, en tant qu’entité appartenant à ce 

système naturel, comprendrait mieux sa relation aux autres êtres. Dès lors, une approche 

holistique s’impose à lui pour convertir son regard et ses pratiques écologiques, comme le 

rappelle Amath Faye(2000, 91) :  

« De la représentation de l’univers à la protection de son environnement, il n’y a qu’un pas que 

le Seereer a vite fait de franchir pour l’harmonie de son monde ». C’est dire qu’il y a un lien 

affectif entre l’homme et son environnement, mieux encore, il y a, selon l’expression de Faye, 

une « jonction entre les émotions humaines et les énergies de l’univers »(Faye 2000, 93).  

Si Senghor fait du Noir en général un paysan par excellence, qui entretient une relation 

mystique à la nature, c’est parce que la relation mystique doit dépeindre sur sa conception 

écologique, quand il affirme : « Il quitte son moi pour adhérer à l’objet, pour le connaître en 

s’identifient à lui ; attitude d’abandon, d’assimilation, non de domination : attitude 

d’amour »(Senghor 1964, 71)». Autant dire que ce qui lie l’homme à la nature dépasse le 

rationalisme pur. L’humanité est une parcelle de cette nature qu’il doit chérir comme lui-

même. 

Le Sérère voue à la nature un respect inviolable à cause de son statut particulier. Il la 

considère comme un être proche de Dieu et des hommes. D’ailleurs, « Dieu, la nature et 

l’homme ne font qu’un, dans une forme de symphonie sublime « (Faye 2000, 93). Toute sa 

culture est organisée autour de cette symbolique. De prime abord, elle la présente comme une 

entité spirituelle qui s’auto-maintient. C’est dans ce sillage que s’inscrivent ces propos d’un 

éminent biologiste : « La nature, en l’homme comme hors de lui, est harmonie et équilibre. Le 

trouble de cet équilibre, de cette harmonie, c’est la maladie »(Pichot 1993, 15). Cette assertion 

laisse entendre que l’homme peut la respecter ou la bouleverser, tout en sachant que son 

action aura des répercussions sur lui. 

L’histoire naturelle est jalonnée d’incidents entre l’homme et la nature. Déjà les 

cosmogonies retraçaient, à leur manière, l’origine de l’hostilité entre l’homme et les êtres 

naturels. Chez les Sérères, l’harmonie existait jusqu’au jour où un animal viola une fillette, ce 

qui irrita les hommes. S’en est alors suivi un conflit : 

« Arbres, animaux et hommes se battaient sévèrement et s’entretuaient. Alors Roog intervient et 

les punit tous. Il diminua la taille des hommes, qui étaient d’abord des géants. Il paralysa et 

rendit muets et aveugles les arbres[…] Roog rendit fous les animaux »(Gravrand 2016, 254‑55).  

Dans sa bienveillance, le Créateur remet toujours de l’ordre pour bien de tous. C’est 

ainsi qu’Il conserva l’ouïe au règne végétal, ce qui lui vaut le respect du paysan sérère, 

puisque « les arbres entendent ce que disent les Pangool et les hommes »(Gravrand 2016, 

259). Malgré les conflits inévitables, l’homme entretient, de manière générale, une bonne 

relation avec certains éléments naturels à cause de leur utilité. « Certains arbres sont 

considérés pour leurs pouvoirs bienfaisants ou maléfiques, leur proximité comme leur 

ombrage pouvant guérir ou nuire » (Lericollais 1972, 193). 

Cependant, la nature suit un cycle évolutif que l’homme est tenu de respecter pour en 

tirer meilleur profit. S’il ne peut s’empêcher de couper des arbres pour ses besoins, il doit le 

faire suivant des rituels. Par exemple, le guérisseur doit connaître les périodes propices à la 

récolte de racines pour sa thérapie, puisque 

« les racines des arbres se déplacent sous terre pour survivre. Dès le début de l’hivernage, les 

arbres envoient leurs racines vers les Nqut les plus proches pour se nourrir. Après l’hivernage, 

ils retrouvent tous leurs troncs respectifs  »(Gravrand 2016, 241).  



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

135 

 

Avant d’extraire des parties d’une plante, le guérisseur recourt aussi aux incantations 

pour entrer en dialogue avec l’esprit de la plante afin d’obtenir son approbation. S’il est 

amené à cueillir des feuilles ou à recueillir la sève ou l’écorce d’arbres, certains rites sont 

obligatoires. On comprend que ce métier était réservé à une frange d’initiés habilités à 

exploiter la nature avec sagesse. Ces pratiques sociales soucieuses du respect de la nature se 

fondent sur sa sacralité. Elles confirment que la société sérère se représente la nature comme 

un vivant doué de sensibilité, qu’il est parfois obligé de blesser pour lui soutirer un minimum 

vital. Toutefois, il doit lui manifester sa compassion et son regret de ne pouvoir agir 

autrement. De ce fait, « l’abattage de l’arbre destiné à la construction était considérée comme 

un attentat qui exigeait toute une procession, pour réparer les dommages de l’acte et présider à 

la rencontre nuptiale entre l’élément végétal et l’élément aquatique »(Faye 2000, 94). Sans ces 

préliminaires, la crainte d’attirer le malheur sur la communauté hante tout le monde.  

Précisons que la nature n’est pas adorée comme on pourrait le croire. D’ailleurs le 

rituel religieux ne lui est jamais destiné, mais au Dieu unique et transcendant, comme en 

témoigne le révérend Père Gravrand : « Depuis les origines, les rites de prière familiale et 

d’offrande, ont été célébrés, auprès de ces relais, face aux puissances de la nature, aux 

ancêtres défunts et à leur maître : Roog Seen »(2016, 204). Loin du polythéisme qu’on 

reproche aux Sérères, cette sacralité renvoie à la valeur suprême de la nature dans la vie de 

l’homme. Et si « tous les observateurs ont noté le soin apporté par les Seereer à la 

préservation de leur environnement végétal et animal »(Faye 2000, 92), c’est justement à 

cause de cette conception respectueuse de la nature. Tant que le Sérère demeure dans 

l’animisme, la nature reste sacrée ; mais s’il change de l’ornière, elle est vue autrement. 

3. La désacralisation de la nature 

La personnification de la nature lui vaut un respect inviolable chez le Sérère. Ce 

dernier, adepte de la religion traditionnelle : l’animisme, vivait dans une parfaite symbiose 

avec elle, jusqu’au contact avec les religions révélées, en particulier le Christianisme et 

l’Islam qui ont « aidé à désorganiser les structures de la mentalité traditionnelle et à altérer 

une tradition de relations avantageuses avec la nature »(Faye 2000, 96). En effet, leur 

introduction dans la société a transformé sa perception de la nature et a contribué à sa 

désacralisation, ainsi qu’en témoignent Chenu et Neusch (2002, 125) : « La vieille croyance 

animiste qui considérait la nature comme sacrée a été condamnée par la Bible ». La 

conversion aux religions révélées contraint le Sérère d’abandonner ses pratiques ancestrales, 

et d’épouser leur vision de la nature. Pour le Sérère néophyte, c’est la laïcisation de la nature 

qui prévaut. En effet, à partir du récit biblique de la création, il retient que la nature est mise à 

sa disposition pour son épanouissement. En d’autres termes, « la nature nous fournit les 

matières premières essentielles à la satisfaction de nos besoins »(Métayer 1997, 286).  

Il faut convenir que l’interprétation du précepte divin « Soyez féconds et multipliez-

vous, remplissez la terre et soumettez-la. Soyez les maîtres des poissons de la mer, les oiseaux 

du ciel, et de tous les animaux qui vont et viennent sur la terre » (Genèse 1, 27) est équivoque. 

La crise écologique trouverait dès lors son ancrage une interprétation erronée, car pour 

certains, il s’agit de dominer et d’abuser de la nature. Or, ce précepte divin invite l’homme à 

assumer sa mission de collaborateur de Dieu et de prendre soin de toute la création.  Il a la 

délicate mission de maintenir dans la durée l’équilibre naturel, car sa disparition ou son 

désordre l’exposerait à sa propre perte.  

Cette désacralisation s’est accentuée avec la modernité, plus précisément la physique 

moderne qui a scellé l’émancipation de la connaissance par rapport à la religion, même 

traditionnelle et les savoirs endogènes. Là commence le long périple menant l’homme noir à 

la perte du sens sacré de la nature : « le schéma traditionnel, jusque-là garant d’une gestion 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

136 

 

endogène et saine de l’environnement, brutalement dépouillée de ses arguments stratégiques 

et sevré de spiritualité, rend l’âme , laissant à la meute le soin d’adopter la nature 

orpheline »(Faye 2000, 95). On assiste alors à la rationalisation et à la laïcisation de la 

connaissance, ouvrant une nouvelle ère dans l’histoire des idées. Rappelons que l’époque 

moderne sacre le règne de la raison, c’est-à-dire l’intelligence, la faculté de spéculation dont 

la tendance est de produire des objets utiles à partir de la matière brute, ce qui fait dire à un 

philosophe français que « notre intelligence, telle qu’elle sort des mains de la nature, a pour 

objet principal le solide inorganisé » (Bergson 2009, 154). Elle vise surtout l’action.  

Contrairement aux Grecs qui divinisaient et personnalisaient les forces de la nature, 

l’homme moderne dépersonnalise la nature pour une finalité d’abord scientifique. De fait, en 

recourant à une méthode synthétique, il « laisse échapper l’une après l’autre toutes les âmes, 

et finit par nous laisser en présence d’une pile de rouages démontés et de particules 

évanescentes »(Teilhard de Chardin 2007, 259). La seconde raison est, selon Teilhard de 

Chardin, spatiale : c’est la découverte de l’immensité du Cosmos. Entre l’infime et 

l’immense, une seule entité permet de couvrir l’ensemble c’est l’Energie « d’où tout émerge, 

et où tout retombe, comme dans un Océan »(Teilhard de Chardin 2007, 259). 

 L’homme moderne établit une analogie entre le monde physique et le monde 

biologique. Tout comme le monde physique, le vivant est pensé à partir de l’intelligence 

scientifique. Cette dernière recherche une régularité dans la nature. « La nature ne peut alors 

se concevoir que comme une harmonie où les comportements des êtres et des choses suit 

nécessairement les règles d’un jeu désormais immuable »(Jacob 2018, 39). La nature, 

longtemps perçue comme une œuvre de la bonté divine, devient un simple objet d’étude et de 

manipulation. Dès lors «  il s’agit de pénétrer celle-ci, d’en saisir les phénomènes, de les lier 

entre eux par des lois dans la mesure où l’esprit humain peut y parvenir »(Jacob 2018, 37). 

Cette réduction dicte un nouveau rapport à la nature.  

Contrairement à l’homme antique et médiéval qui appréhendait le réel par la 

contemplation et à la spéculation, l’homme moderne, opte pour la désacralisation de la nature, 

en la réduisant à « un ensemble de phénomènes obéissant à des lois »(Miquel 2015b, 9). Elle 

se prête alors à l’exploitation de l’homme qui cherche à s’accomplir même à ses dépens. 

Partant de la dialectique hégelienne, Dominique Bourg explique : « La maîtrise de la nature 

par le travail, et partant la technique, est le moteur de l’histoire conçue comme avènement 

dialectique de la liberté »(Bourg 2018, 86‑87). Avec sa frénésie, il ne se limite pas à la 

satisfaction de ses besoins existentiels. Il passe des besoins vitaux aux superficiels, comme le 

luxe et le confort, d’où la remarque bergsonienne : « Toute notre civilisation est 

aphrodisiaque »(Bergson 2008, 322). L’humanité devient alors insatiable et belliqueuse. 

Si, dans la nature, l’instinct guerrier demeure en alerte et les tensions entre Etats 

permanentes c’est parce que chacun cherche, au-delà du nécessaire, le confort. Chacun veut 

s’approprier les ressources naturelles et les préserver pour lui, ce qui engendre des rivalités et 

guerres. En effet, l’orientation du développement intellectuel de l’homme l’expose au danger. 

Mais la nature ne peut être tenue pour responsable, comme en témoigne cette assertion : 

« Répétons une fois de plus que la nature n’a rien voulu, si l’on entend par volonté une faculté 

de prendre des décisions particulières » (Bergson 2008, 302). C’est plutôt l’intelligence 

humaine qui dévie de sa vocation première, la survie de l’espèce humaine, et s’égare.  

L’homme est parvenu, au long de l’histoire, à s’imposer comme maître de cette mère 

Adna-Kumba Njaay. Or, pourquoi vouloir s’approprier ce qui appartient à tous, alors que 

l’autre dispose du même droit ? L’homme a-t-il le droit de surexploiter la nature ? 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

137 

 

4. La crise écologique en milieu sérère  

La crise écologique est une des tares de notre millénaire qui mobilise plus le génie 

humain. De fait, l’homme se sent menacé dans son existence par ce fléau qui s’accentue au fil 

des années. En effet, la nature, sa mère nourricière naguère généreuse, cette chère Adna-

Kumba NJaay, peine actuellement à subvenir aux besoins vitaux de tous ses fils. Cette 

déficience suscite des questions : est-ce par avarice ou par épuisement qu’elle n’arrive plus à 

nourrir ses enfants ? Qu’est-ce qui explique cette crise écologique ? 

Plusieurs facteurs expliquent cette crise. Si le Sérère trouvait un équilibre de vie c’est 

parce qu’il avait réussi, grâce à ses cosmogonies, à établir ce que Marguerite Dupire appelle 

un « contrôle rituel de l’environnement »(Cf. Faye, 2000, 87). Il avait érigé des us et 

coutumes garants du respect inaliénable de la nature et de son usage modéré. Ce respect 

explique que « malgré un siècle de déboisement, le pays seereer a gardé l’allure d’un parc 

avec des bois sacrés et des zones assez boisées où se blottissent les villages »(Gravrand 2016, 

259). 

Très tôt, la société avait conscience du penchant orgueilleux de l’homme qui le pousse 

à s’accaparer des biens, raison pour laquelle elle a mis des garde-fous pour contenir ses 

appétits démesurés dans la gestion des ressources naturelles. Bien qu’elle se soit constituée à 

partir de plusieurs mouvements migratoires, la société sérère est sédentaire. A y regarder de 

près, ses mouvements migratoires observés dans l’histoires sont justifiés par les aléas 

climatiques comme la sécheresse. Elle apprendra à leur dépend à s’organiser pour sa survie et 

pour la gestion du patrimoine foncier. De ce fait, la sédentarité « va doter la société 

d’arguments en quelque sorte juridiques et institutionnels orientés vers la gestion du capital 

foncier, avec l’apparition de nouvelles notions renvoyant au patrimoine, à l’héritage, au droit 

de feu, au droit de la hache, etc. »(Faye, 2000, 88). Elle doit en outre sa stabilité aux instances 

et autorités coutumières chargées de veiller sur le droit équitable à la terre : « le droit 

d’exploiter le sol et les arbres, de gérer, de prêter, de transmettre ou de mettre en gage » 

(Lavigne Delville 1998, 185). Ce droit foncier s’appuie sur son système matriarcal (héritage 

par lignées maternelles). En effet, lorsque l’homme est contraint de s’exiler et d’abandonner 

ses terres, il migrait vers la famille maternelle, ce qui lui donnait accès à une nouvelle terre. 

Comme le remarque Amade Faye, « le paysan seereer était arrivé, par une logique sans 

explication rationnelle, certainement par intuition, à faire de la préservation de 

l’environnement un instrument d’harmonie et de stabilité culturelle »(2000, 98). Cette stabilité 

lui permis de s’implanter dans la région sénégambienne, d’ériger ses sanctuaires et de pactiser 

avec la nature.  

En réalité, la nature n’a pas besoin de l’homme pour vivre. Elle comporte en elle un 

système d’auto-régulation. Elle est faite pour assurer sa propre régulation. Platon décrivait 

déjà l’univers comme un être autonome : « il est fait pour se nourrir de ses pertes propres, et 

toutes ses actions, toutes ses affections lui viennent de lui-même et s'y renferment ; car 

l'auteur du monde estima qu'il vaudrait mieux que son ouvrage se suffit à lui-même, que 

d'avoir besoin de secours étranger. » (Timée, 33d). L’autorégulation de la nature ne dépend 

pas de l’homme. Il pourrait plutôt déstabiliser son harmonie par ses actions. Pour éviter de 

l’affecter, l’homme doit en faire un usage modéré et équitable. Cependant, l’augmentation 

exponentielle de la population au XIXe siècle ne favorise pas le respect de l’équilibre naturel. 

Cet équilibre suppose une certaine maîtrise des naissances que les maladies endémiques 

régulaient à leur manière avant l’invention de vaccins.  

Dans la société sérère, la densité de la population était encore rationnelle, raison pour 

laquelle « le système agraire autorisait la fixation d’une population paysanne dense »(Lavigne 

Delville 1998, 183). Ce système ne laissait aucune place à la rivalité, puisque chacun y 

trouvait le nécessaire pour vivre. Les pratiques agricoles étaient alors harmonisées et 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

138 

 

solidaires. Chaque famille disposait de semences et de surfaces cultivables durant la saison 

des pluies. Elle cultivait généralement les céréales (le mil, le maïs, le sorgho), sa nourriture de 

base et possédait du bétail plus ou moins important. Grâce au troc, elle pouvait se procurer 

d’autres produits dont elle ne disposait pas. Cette pratique consistait à échanger un produit 

contre un autre, surtout des ingrédients ou des outils pour le travail. L’intérêt de ce troc est de 

favoriser l’accès de tous au marché et l’équilibre des échanges. Les hommes ne se rendaient 

aux marchés hebdomadaires que par nécessité.  

Somme toute, cette ethnie, de tradition agropastorale, entretient un rapport original à 

l’environnement. « Cette originalité renvoie aux structures socio-politiques, à un système 

agro-pastoral relativement intensif et à une économie domestique qui assure en priorité 

l’autoconsommation vivrière »(Lericollais 1999, 30). Elle pouvait alors vivre en paix et en 

sécurité.  

Avec l’ouverture à la zone urbaine, le mode de vie du Sérère va évoluer. La monnaie 

s’y invite progressivement, affectant ses habitudes. En effet, si le troc l’obligeait à se limiter 

au nécessaire, la monnaie le conduit à l’accumulation des biens : le capitalisme. Certains 

arbres verront leur valeur commerciale escalader. Comme en témoigne un penseur, le baobab 

et le tamarinier « sont maintenant appropriés à cause des ressources monétaires qu’ils 

fournissent »(Lericollais 1972, 189). C’est un pas de plus qui est franchi dans le déséquilibre 

écologique.  

Un autre pas est marqué par la colonisation avec l’introduction de la culture de 

l’arachide. De fait, le besoin de matière première pour les usines d’huile et de savons, pousse 

les Occidentaux à importer, dans les années 60, cette culture d’origine américaine en Afrique 

de l’Ouest. Pour plus de rendement, ils étendent les surfaces cultivables « au dépens des 

espaces forestiers, des parcours pastoraux, et puis des jachères »(Lavigne Delville 1998, 183). 

De ce fait, d’intenses bouleversements surviendront dans le style de vie du Sérère au plan 

politique, agricole et foncier. Sa gestion change de formule : la mutualisation des surfaces 

cultivables est remplacée par le partage des terres, ce qui affecte « la grande flexibilité du 

système (intégration des étrangers, distributions aux fils et aux neveux) avant épuisement des 

réserves foncières »(Lavigne Delville 1998, 185).  

En plus du problème foncier, la communauté sérère connaitra une grande sécheresse 

vers la fin des années soixante. Son existence immédiate et son système de production seront 

profondément affectés. Le constat est sans appel : « les paysages, mais aussi les 

aménagements agraires sereer portent la marque durable des déficits 

pluviométriques »(Lericollais 1999, 32). En effet, le déficit de pluies ne laisse aucune 

alternative au paysan sérère. A en croire Lavigne Derville, « la pluviométrie annuelle 

moyenne initialement de l’ordre de 700mm est tombée à moins de 500, ce qui a nécessité une 

adaptation de la production à la sécheresse et des modifications dans l’utilisation de la 

terre »(1998, 189). C’est le début de la crise écologique qui poussera la population sérère à la 

quête d’alternatives pour pallier cette crise qui n’en était qu’à ses débuts. De fait, la 

dégradation des terres fertiles ouvre la voie à la migration vers l’Est du pays : Kaffrine, 

Koumpentoum et Tambacounda. Les terres neuves consacrées surtout à la culture des 

bananes. 

A côté des facteurs naturels, s’ajoutent des facteurs humains à la crise écologique. Ils 

sont les plus déterminants. D’ailleurs, les études écologiques indexent fréquemment les 

transformations profondes de l’univers opérés par l’homme. De fait, avec la modernité, les 

besoins de l’homme se multiplient : construction d’habitats durables et d’infrastructures, 

création de locomotions et de moyens de communication. La découverte des machines à 

vapeur, puis de combustibles et d’énergies renouvelables accélère le développement industriel 

et technique auquel n’échappe aucun peuple. Kant voyait d’ailleurs dans le progrès technique 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

139 

 

une potentielle menace, quand il écrit : « Nous sommes civilisés, jusqu’à en être accablés, 

pour ce qui est de l’urbanité et des bienséances sociales de tous ordres. Mais s’il s’en faut 

encore de beaucoup que nous puissions déjà nous tenir pour moralisés »(Kant 1985, 199). Il 

entend par là dénoncer le matérialisme sur lequel se construit la civilisation moderne. Et 

l’histoire lui donna raison. De nos jours, la technique menace « l’existence passive et végéto-

animale dans le sein de notre mère-la terre »(Berdiaeff 2023, 35). L’Afrique se lance dans 

cette course en exploitant les ressources de la terre sans respect, polluant l’environnement et 

détruisant l’équilibre fragile des écosystèmes. Son exploitation exagérée fragilise la matrice 

de la terre Adna Kumba Njaay et détruit « le bien-être et la chaleur d’une vie organique  qui se 

blottit contre elle » (Berdiaeff 2023, 35).  

En milieu sérère, la crise provient de l’ouverture et du brassage avec d’autres cultures 

qui ne partagent pas sa vision de la nature. « Certains récits signalent de manière épisodique, 

l’existence d’un personnage contemporain du laman : le boisselier, auteur du premier geste 

attentatoire à l’équilibre physique de l’environnement »(Faye, 2000, 88). Ce personnage est le 

bucheron, dont le métier est incompatible avec la mentalité sérère, puisqu’elle n’imagine pas 

vivre de l’abattage de ses frères-arbres. Bien qu’elle ne puisse s’empêcher d’utiliser la hache 

pour aménager son habitat, il n’en abuse pas. Il faut dire que « c’est l’alliance martiale du feu 

et de la hache qui est considérée comme la cause majeure des premières perturbations de 

l’environnement »(Faye 2000, 90).  

Conscient que la survie de la biosphère dépend de son pouvoir de transformation, et la 

survie humaine dépend en même temps de celle de la biosphère, l’homme sérère opte toujours 

pour un usage modéré voire minimaliste. Cette relation inclusive fondait sa morale et ses 

activités socio-économiques avant son ouverture à la technique. Ainsi, l’action humaine 

modifie non seulement le cours naturel de son processus, mais provoque aussi des mutations 

socio-politiques et économiques qui imposent de nouvelles orientations écologiques.  

5. Un retour vers l’animisme ? 

En revisitant la cosmogonie sérère, nous pouvons noter que la crise écologique était 

méconnue de cette société traditionnelle, du moins pas comme nous pouvons le constater de 

nos jours. De fait, elle entretenait un rapport particulier avec l’environnement, ce qui explique 

le respect quasi naturel de ses membres et la relation solidaire, malgré les dissemblances, 

entre tous les êtres naturels. L’unité de la nature vient du courant de vie qui est unique et qui 

les traverse tous. Comme on peut le remarquer, « si la nature vivante est continue et 

différenciée à la fois, de la vie organique à la vie intérieure, c’est parce qu’elle est le procès 

d’un courant de conscience qui conjoint et sépare simultanément tout ce qui vit »(Montebello 

2015, 145). Dès l’aube de la pensée, cette idée a fait son chemin dans les esprits. Platon, dans 

sa cosmogonie, relate la création de la nature, la terre-mère en mettant l’accent sur l’unité 

cosmique en ces termes : « La terre, notre nourrice, roulée autour de l'axe qui traverse tout 

l'univers, a été faite pour être la productrice et la gardienne du jour et de la nuit ; elle est le 

premier et le plus ancien des dieux nés sous le ciel » (Timée 40c). 

Tous les mythes de la création s’inscrivent dans cette droite ligne. Ils décrivent la 

primauté de la terre, puis l’apparition des végétaux, ensuite celle de la vie animale, puis 

l’humanité. Cependant, la posture de l’homme ne lui donne pas un pouvoir de domination ni 

d’exploitation arbitraire des autres éléments naturels. La nature a voulu, soutient Bergson, 

cette différence entre les vivants, préparant ainsi à l’humanité son humus. Elle a même 

programmé de lui doter un caractère spécifique : le psychisme. Ce dernier résulte d’un choix 

délibéré de la nature comme le souligne Bergson : « L’intelligence et l’instinct sont deux 

espèces de connaissance » (Bergson 2009, 144). De là, nous avons conclu qu’il existe une 

relation étroite entre la culture, l’écologie, la politique et l’économie.  



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

140 

 

Or, force est de conster que les réponses que l’on pense trouver aux problèmes 

écologiques sont a priori d’ordre scientifique. On met au-devant de la scène la science et la 

technologie sur commande politique. Pourtant bien avant l’avènement de la science, l’homme 

cherchait les principes de vie et d’action dans toutes les formes de connaissance : mythe, 

magie, religion, etc. Chacune d’elles a dévoilé un pan du réel. De même, le savoir endogène 

des sociétés africaines contribue aussi à la quête de solutions écologiques. Cette étude 

s’inspire des études de la nature comme solution à la crise écologique. Oyono illustre cette 

possibilité quand il déclare : 

« La référence dans la problématique de la mise en œuvre de la foresterie communautaire au 

Cameroun est une entreprise pédagogique. A partir de celle-ci, il est question de se faire une 

visibilité de la manière dont le culturel et l’écologique s’articulent pour garantir la durabilité 

d’un micro-espace forestier »(Oyono et al. 2000, 19). 

Peut-être bien que l’humanité aurait évité cette crise qui menace son existence, si elle 

avait opté pour l’animisme sérère. Mais toujours est-il que l’humanité vit de recherches. Le 

philosophe l’inscrit même dans son essence quand il affirme : « L’idée d’humanité, qui porte 

en elle-même une charge passionnelle considérable, qui est […] au croisement de concepts 

théoriques et de notions pratiques » (Wolff 2023, 19). Cette assertion légitime la quête 

d’autres types de savoirs quand la vie de l’homme est en jeu. Le mérite des religions, voire 

des superstitions religieuses, est de fonder l’harmonie sociale sur la pression. Même si 

l’homme réussit toujours à bouleverser l’ordre social parce qu’il déteste toute forme de 

contrainte morale ou religieuse, il sait obéir tant qu’il reste convaincu de leur bien-fondé.  

La relation que le Sérère entretient avec la nature illustre cet attachement « religieux » 

envers la nature en général, et l’arbre en particulier en tant que lieu sacré par excellence. Le 

geste du paysan consistant à donner d’abord sa part à l’arbre du champ, avant de « se mettre à 

table, la mèche de cheveu qu’il arrache de sa tête et qu’il s’empresse de fourrer dans l’écharde 

de l’arbre blessé par mégarde et qui saigne sont une illustration objective de cet élan »(Faye 

2000, 92). Autant dire que l’homme sait vivre en harmonie avec la nature comme son alter 

ego. D’ailleurs, cette harmonie est perçue comme ce « modèle d’ordre éternel que 

l’organisation humaine doit imiter autant que faire se peut »(Lagrée 2016, 59). Mais il arrive 

que des facteurs externes la bouleversent. La crise écologique illustre ce bouleversement. 

C’est à juste titre que le sérère l’assimile à une offense de la nature qu’il se doit de réparer. 

« Dans la Petite Côte par exemple, en de pareilles circonstances, des rites sont célébrées en 

face de l’océan […] en vue de calmer l’onde mystérieuse, surtout dans les moments 

extraordinaires où elle est animée d’une volonté de mort »(Faye 2000, 94). Autrement dit, 

personnifier la nature permet de mieux comprendre les méfaits de la crise écologique que 

l’homme lui inflige. La personnification lui permet de se mettre dans la peau de la nature pour 

compatir à ses « souffrances ». En utilisant son propre langage pour exprimer ce qu’il inflige à 

la nature, il prend plus conscience de la crise écologique. 

Conclusion 

Cette étude nous plonge dans le passé de notre culture pour rendre conscience de 

l’ingéniosité que nos ancêtres ont déployé pour maintenir l’harmonie de la nature, avec la 

conviction que le désaveu de la nature remet en question l’ontologie et humanité. Aussi 

avons-nous juger nécessaire de nous « tourner vers d’autres sagesses […] pour retrouver une 

relation beaucoup plus intime et égalitaire entre tous les vivants, qu’ils soient animaux, 

végétaux ou minéraux »(Chenu et Neusch 2002, 126). Cette étude nous a aussi permis de 

saisir « la valeur sacrée de l’homme dans l’unité organique de la Nature »(Teilhard de 

Chardin 2007, 80). Elle nous engage à prendre notre responsabilité dans le maintien de la 

nature en forme.  



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

141 

 

Au terme de celle-ci, il faut reconnaître que la reconstitution des cosmogonies sérères 

comporte des limites. En fait, l’anthropologie reconstitue des brides de mythes et les croise 

pour en tirer des récits cohérents. Malgré cette limite, la valeur des enseignements reste 

inchangée, comme le souligne Amade Faye, « le modèle seereer de conservation de 

l’environnement est conçu comme un rempart contre la fragilité des systèmes 

humains »(2000, 92). L’humanité gagnerait donc à revisiter l’animisme sérère, non pour 

s’enfermer dans ses cadres rigides, mais pour s’inspirer de l’amour et du respect  de la nature 

qu’il infuse dans la société.  

 

Bibliographie 

Aristote. 1992. De l’âme. Nouv. éd. Traduit par Jules Tricot. Bibliothèque des textes 

philosophiques. J. Vrin. 

Aristote. 2014. Oeuvres complètes. Édité par Pierre Pellegrin. Flammarion. 

http://banq.pretnumerique.ca/accueil/isbn/9782081350311. 

Berdiaeff, Nicolas. 2023. L’homme et la machine. R&N. 

Bergson, Henri. 2008. Les deux sources de la morale et de la religion. 10. éd. Quadrige, 

edited by Frédéric Worms. Presses Universitaires de France. 

Bergson, Henri. 2009. L’évolution créatrice. 11e éd. Quadrige, edited by Frédéric Worms. 

Presses universitaires de France. 

Boillot, Hervé. 2018. Le petit Larousse de la philosophie. Nouvelle éd. Petit Larousse de. 

Larousse. 

Bourg, Dominique. 2018. Une nouvelle Terre. Desclée de Brouwer. 

Chenu, Bruno, et Marcel Neusch. 2002. Dieu au XXIe siècle: contribution de la théologie aux 

temps qui viennent. Bayard. 

Descartes, René. 1996. Lettre-préface des principes de la philosophie. GF : texte intégral 975. 

Flammarion. 

Faye, Amade. 2000. « L’homme et la nature dans l’imaginaire seereer ». Environnement 

africain, Enda tiers monde 41‑42 (XI, 1‑2): 81‑102. 

Gravrand, Henry. 2016. La civilisation seereer. 2e édition. Les Nouvelles éditions africaines 

du Sénégal. 

Jacob, François. 2018. La logique du vivant: une histoire de l’hérédité. Tel 2. Gallimard. 

Kalogeraki, Stella. 2005. Mythologie grecque. Traduit par Monique Kamari. Mediterraneo 

Editions. 

Kane, Yaya, et Jacques Ruffié. 1963. « Etudes hémotypologiques de quelques groupes peul, 

toucouleur, oualof et sérère du Sénégal occidental ». Bulletin Société Anthropologie de 

Paris Tome IV (3-juillet-septembre): 545‑53. 

Kant, Emmanuel. 1985. Œuvres philosophiques. Edited by Ferdinand Alquié. II. Bibliothèque 

de la Pléiade. Editions Gallimard. 

Lagrée, Jacqueline. 2016. « Guérir la mort ? » Études (Paris) Juillet-Août (7‑8): 57‑68. 

Cairn.info. https://doi.org/10.3917/etu.4229.0057. 

Lavigne Delville, Philippe. 1998. Quelles politiques foncières pour l’Afrique rurale ? 

réconcilier pratiques, légitimité et légalité. Économie et développement. Karthala 

Coopération française. 

Lericollais, André. 1972. Sob: étude géographique d’un terroir sérèr (Sénégal). IRD Editions. 

Lericollais, André, ed. 1999. Paysans sereer. Dynamiques agraires et mobilités au Sénégal. 

Ird Editions. 

Métayer, Michel. 1997. La philosophie éthique: enjeux et débats actuels. Éditions du 

Renouveau pédagogique. 



A C T A  S U N U - X A L A A T  S U P P L E M E N T U M  3  

142 

 

Miquel, Paul-Antoine. 2015a. Sur le concept de nature. Collection Vision des sciences. 

Hermann. 

Miquel, Paul-Antoine. 2015b. Sur le concept de nature. Visions des sciences. Hermann. 

Montebello, Pierre. 2015. Métaphysiques cosmomorphes. la fin du monde humain. Les 

Presses du réel. 

Oyono, Phil René, Mariteuw C. Diaw, et Samuel Efoua. 2000. « Structres et contenu 

anthropologique du Bilik au Cameroun ». Enda, Cahier d’étude du milieu 

d’aménagement du territoire, XI,1-2 (41‑42): 9‑21. 

Pichot, André. 1993. Histoire de la notion de vie. Gallimard. 

Senghor, Léopold Sédar. 1964. Liberté, tome 1. Négritude et humanisme. Seuil. 

Teilhard de Chardin, Pierre. 2007. Le Phénomène Humain. Éditions Seuil. 

Wolff, Francis. 2023. Notre humanité: d’Aristote aux neurosciences. Librairie Arthème 

Fayard/Pluriel. 

Zarka, Yves Charles. 2013. « De l’homme-machine à la machine post-humaine : La vision 

machinique du monde ». Cités (Paris cedex 14) 55 (3): 3‑8. 

https://doi.org/10.3917/cite.055.0003. 

 


