Acta Sunn-Xalaat Supplementum
Faculté des Lettres et Sciences Humaines
Université Cheikh Anta Diop de Dakar

Acta SUNU XALAAT Supplementum

N° 3, Décembre 2025, PP. 129-142.

L'ame de la nature dans l'écologie sérere

Auteure : Dr Jeanne Diouma DIOUF,
Université Cheikh Anta Diop de Dakar

ISSN : 2772-2104 — ACTA N° 3, Décembre 2025 — Acta Sunun-Xalaat Supplementum — Faculté des Lettres et
Sciences Humaines — Université Cheikh Anta Diop de Dakar

revue-africaine-des-sciences-de-lantiquite-sunu-xalaat/sunu-
xalaat-supplements/ — ACTAN.Iméro 3 / Décerrbre 2025



https://afrosciences-antiquity.com/revue-africaine-des-sciences-de-lantiquite-sunu-xalaat/sunu-xalaat-supplements/
https://afrosciences-antiquity.com/revue-africaine-des-sciences-de-lantiquite-sunu-xalaat/sunu-xalaat-supplements/

ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3

Résumé : 1l existe un lien ontologique entre le Sérere et la nature, qui sous-tend sa conception
écologique. De fait, la société sérere préne une relation d’inclusion entre la biosphére et
I’espece humaine, relation qui trouve son point d’ancrage dans sa cosmogonie puisqu’elle lui
attribue une figure féminine « Adna Kumba NJAAY, la terre-mere »(Faye 2000, 82). De cette
personnification découle, d’une part, une analogie voire une symbiose entre I’homme et la
nature et, d’autre part, ’idée d’une nature dotée d’ame (du latin anima que nous traduisons
par souffle vital qui anime tout vivant). C’est en ce sens que le Sérére parle d’animisme.
Ainsi, la relation du Sérére a la nature trouve son fondement dans cet animisme. Celle-ci se
traduit en pratiques écologiques axées sur la sacralité de la nature. Or, avec la modernité, nous
assistons a une désacralisation de cette nature justifiant la crise écologique en milieu sérére.

L’intérét de cette ¢tude est d’ouvrir d’autres perspectives dans la quéte de solutions
durables contre la crise écologique. En effet, cette derniere nous invite a repenser, au-dela de
notre mode de vie, notre rapport a la nature. Et si I’on interroge le savoir endogéne sérére,
c’est parce qu’il inculque a ses membres I’amour et le respect inaliénable de la nature qui
fondent des pratiques durables soucieuses de I’harmonie écologique.

Abstract: There is an ontological link between the Serer and nature, which underlies their
ecological conception. In fact, Serer society advocates an inclusive relationship between the
biosphere and the human species, a relationship anchored in its cosmogony, since it attributes
to it a female figure, "Adna Kumba NJAAY, Mother Earth" (Faye 2000, 82). From this
personification includes an analogy between man and nature. It includes also the idea of a
nature that possesses a soul (from the Latin anima, which we translate as the vital breath that
animates all living things). It is in this sense that the Serer speak of animism. Thus, the Serer's
relationship with nature finds its foundation in this animism. This translates into ecological
practices focused on the sacredness of nature. However, with modernity, we are witnessing a
desacralization of this nature, justifying the ecological crisis in the Serer environment.

The interest of this study is to open up other perspectives in the search for solutions to
the ecological crisis. Indeed, the latter invites us to rethink, beyond our way of life, our
relationship with nature. And if we question Serer indigenous knowledge, it is because it
instills in its members’ the inalienable love and respect for nature, which are the foundation of
sustainable practices concerned with ecological harmony.

Mots-clés : Nature, Ecologie, Ame- Savoir endogéne- Sérére

Keywords: Nature, Ecology, Soul - Endogenous Knowledge - Serer

130



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3

Introduction

La communauté sérére, répartie « en plusieurs foyers qui vont de 1’axe Thi¢s-Diourbel
a ’embouchure de la Gambie »(Kane et Ruffié 1963, 546), constitue le troisieme groupe
ethnique au Sénégal. Tres ancrée dans la tradition, elle posséde un patrimoine culturel et une
riche symbolique contribuant au respect inconditionnel de la nature. De fait, elle congoit un
lien ontologique entre la nature! et ’homme, qui sous-tend son anthropologie d’une part et,
d’autre part, son écologie. Plus précisément, elle préne une relation d’inclusion entre la
biosphere et I’espéce humaine, qui fonde 1’harmonie entre elles. Cette relation inclusive
trouve son point d’ancrage dans la cosmogonie sérére, notamment dans sa représentation de la
nature.

A TP’instar de plusieurs peuples, le Sérére la représente comme un Vivant, mieux
encore une personne. Il va sans dire que de cette personnification découle une symbiose entre
I’homme et la nature, puisque celle-ci est aussi dotée d’une &me (du latin anima que nous
traduisons par souffle vital qui anime tout vivant). C’est en ce sens que nous parlons
d’animisme sérére, autrement dit, sa croyance selon laquelle les végétaux, les animaux, en
somme, les phénomenes naturels possédent une ame.

Le président-poete Léopold Sédar Senghor, membre de cette société sérére, insiste sur
cet animisme, en tant que valeur incontournable, pour comprendre I’homme noir. Dans
Liberté 1, il met en garde : « La colonisation francaise, en son action « civilisatrice », ne peut
ignorer 1I’Animisme sans s’exposer a une faillite grave. Dans ces pays de plaines
sablonneuses, elle ne pourra rien batir de solide, de durable que sur les assises de pierre de
I’ Animisme » (Senghor 1964, 56).

Fort de ce constat, nous pouvons déduire que 1’animisme est le socle de la culture
sérere. Ainsi, sa relation a la nature prend racine dans cet animisme. Elle se traduit en
pratiques écologiques axéees sur la sacralité de la nature. En effet, avant ’avénement de
I’anthropocéne, la société sérere protégeait, voire vénérait certains éléments naturels.
D’ailleurs dans certaines localités, ces éléments jouissent encore d’un respect quasi-naturel, ce
qui crée des nids écologiques surtout autour des sanctuaires ancestraux.

Avec la modernité, un bon nombre de Séréres ont délaissé leur tradition et désacralisé
la nature, ce qui accentue la crise écologique en milieu sérére. Pour la qualifier, le Sérére parle
de « nature blessée », de « nature agressée ». Est-ce a dire que la nature est consciente ?
mieux encore, « I’ame de la nature » serait-elle identique a I’ame humaine ? Pourquoi donc
cette nature jadis adulée est-elle abusée de nos jours? Ce sont la les questions qui
aiguillonnent notre curiosité intellectuelle.

L’intérét de cette étude est d’ouvrir d’autres perspectives dans la quéte de solutions
durables contre la crise écologique. En fait, celle-ci nous invite a repenser, au-dela de notre
mode de vie, notre rapport a la nature. Et si I’on interroge le savoir endogene sérere, c’est
parce qu’il inculque a ses membres 1’amour et le respect inaliénable de la nature qui fondent
des pratiques soucieuses de 1’harmonie écologique.

1. La nature, un vivant animé

Dans les cosmogonies anciennes, 1’anthropomorphisme demeure latent, raison pour
laquelle les caractéristiques humaines s’exportent facilement chez les autres étres. Et le mythe
favorise justement la personnification de la nature. C’est en ce sens que le Sérére n’hésite pas
a attribuer a la nature « une ame ». Mais parler d« &me » de la nature ne revient-il pas a lui

1 La notion de « nature » étant polysémique, nous lui réservons dans cette présente étude un sens
restreint qui est ’ensemble des écosystémes ou évolue la vie.

131



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3

attribuer une conscience ou encore une volonté autonome ? Pour mieux saisir la pertinence de
cette question, considérons de prés la notion d’ame.

De prime abord, I’ame renvoie a une réalité complexe. Elle se confond souvent a
I’esprit, puisque tous deux renvoient & un principe immatériel opposé au corps. D’ou cette
remarque de Foulquié (1964, 407) : « Nous désignons I’ame ou 1’esprit par des mots qui
désignent proprement ce qu’il y a de moins matériel dans le monde de la matiére, le souffle ou
le vent ». Pourtant, leurs étymologies se distinguent. En effet, le mot « esprit » dérive du latin
spiritus qui désigne le souffle, que I’on oppose au corps (animalis). Dans cette optique, il
correspond a la faculté de penser, I’apanage de 1’étre humain, comme 1’atteste cette assertion :
« L’esprit est congu par les philosophes anciens comme la partie supérieure de 1’ame, par
laguelle celle-ci accéde a la connaissance » (Boillot 2018, 708). Ainsi ’esprit et I’ame se
distinguent et cohabitent chez I’homme uniquement.

Quant a la notion d’ame, elle se définit comme « cause et principe du corps vivant »
(Aristote 1992, 87). Aristote en fait la caractéristique de tous les vivants, ce qui facilite leur
classification systématique, en s’appuyant sur une typologie des &mes : (dme nutritive : chez
la plante, ame sensitive chez 1’animal et ame intellective chez I’homme). En outre, méme si
tous les étres vivants sont dotés d’ame, seule 1’ame humaine « donne vie et forme, sensibilité
et mobilité, [...] raison et pensée » (Boillot 2018, 610).

Les partisans de 1I’anthropocentrisme, dans leur volonté de différencier I’homme des
autres vivants réduisent 1’ame a la faculté de penser, raison pour laquelle ils font de 1’esprit et
de I’ame des synonymes. C’est, du moins, ce qui ressort de cette déclaration cartésienne :
« Ce que nous appelons notre ame ou notre pensée, j’ai pris I’étre ou ’existence de cette
pensée pour le premier Principe » (Descartes 1996, 67) .

Dans la culture sérére, 1’« ame » de la nature est a entendre au sens large du terme,
c’est-a-dire comme souffle ou encore principe de la sensibilité pouvant habiter toute matiére.
Senghor résume de fort belle maniere cette définition en ces termes :

« Les idées du Negre sur ’ame sont extrémement nuancées et, d’un peuple a
I’autre, elles varient dans le détail. On peut dire que c’est une force spirituelle, un
principe de vie intellectuelle et morale, qui anime chaque étre, chaque plante, chaque
chose pourvu d’un caractére propre : montagne, caverne, rocher, lac »(Senghor 1964,
71).

Pour le Président-poéte, I’ame posséde une double nature. Elle peut signifier le souffle
vital et le « principe de la vie physique »(Senghor 1964, 71). Cette dualité justifie la présence
de I’ame dans les objets animés comme inertes, notamment chez le mort. Toutefois, « I’ame
des choses inertes, sans souffle vital, sans corps vivant a animer [est] plus libre et plus
puissante »(Senghor 1964, 71). Cette seconde nature correspond & I’essence des étres.
Autrement dit, elle symbolise la partie la plus importante d’un étre, d’ou 1’animisme sérére.
Ce dernier réduit toute chose a cette &me qui 1’anime, il la définit par cette substance qui
demeure primordiale. Cette conception s’apparente au spiritualisme grec. Sa primauté
I’intellect sur la matiere, est assimilable a la primauté de ’ame chez le séreére.

En somme, les deux formes d’ame sont présentes dans la nature sérére. Mais 1’ame
naturelle n’est pas intellective, au sens aristotélicien du terme, autrement la nature serait
intelligente et consciente. En réalité, ce principe qui anime la nature renvoie a ce que Bergson
appelle '« élan vital » c’est-a-dire un mouvement indivisé qui traverse la matiere en y
découpant des étres vivants. Cet élan de vie constitue I’unité de la nature, puisqu’elle « fait de
la série entiére des vivants une seule immense vague courant sur la matiére »(Bergson 2009,
251). Cet ¢élan est le moteur de 1’évolution qui crée toutes les espéces et les individus dans
leur singularité. C’est dire que la nature vit, évolue, se régénére et se métamorphose, suivant
son propre cycle.

132



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3

Sa représentation sous les traits de la femme-mére dans les cosmogonies prend tout
son sens ici. De I’Occident a 1’Orient, les peuples voient en elle la source de vie. Dans la
mythologie grecque, elle incarne « Gaia» (Kalogeraki 2005, 6) la mere généreuse des
vivants , parfois capricieuse. Dans les cultures africaines, elle est personnifiée dans la quasi-
totalité de ses mythologies, notamment chez le Sérére. Ce dernier lui attribue une figure
féminine, comme le souligne Henry Gravrand : « La terre est personnifiée par une entité, qui
n’est pas une divinité male, Geb, comme en Egypte, mais une entité maternelle, Kumba
Njaay, fécondée par I’eau de pluie céleste : Foofi Roog» (Gravrand 2016, 203). Cette
cosmogonie sérére peut porter a croire que la nature est une divinité, mais en réalité elle n’est
qu’une entit¢ intermédiaire entre la Divinité (Roog) et les hommes. Pourquoi est-elle alors
considérée comme sacrée ?

2. La sacralité de la nature

La nature demeure une simple créature a I’instar des autres vivants, comme 1’atteste
Gravrand (2016, 241) : « Les arbres étaient donc comme les hommes et les animaux, sortis du
méme placenta divin et ils partageaient aux origines les mémes destins ». En fait, la puissance
divine est diffuse dans les éléments naturels, d’ou I’ambiguité du statut de la nature. C’est a
juste titre qu’on peut se demander Si la nature est, en réalité, une entité autonome dotée d’une
puissance créatrice ou une créature qui s’auto-détermine. Dans le premier cas de figure, elle
serait identique a Dieu. Du moins, elle posséderait une puissance créatrice analogue a celle de
Dieu. Aristote illustre cette analogie quand il affirme que « Dieu et la Nature ne font rien en
vain »(Aristote 2014, 1041). 1l postule par-la que la nature posséde le pourvoir de créer en vue
d’une fin.

Avec I’avénement des religions révélées, cette nature est décrite comme une créature
divine confiée a I’homme pour en prendre soin et ce jusqu’a 1’époque moderne. En effet,
I’homme pensait la nature sous un angle théologique, comme une ccuvre divine comportant en
elle une harmonie. La naissance de la science moderne proposera une approche expérimentale
de cette nature sans nier 1’idée d’harmonie naturelle. C’est en ce sens que les scientifiques la
décrivent comme une machine autorégulée (Zarka 2013, 7).

Dans les traditions africaines, I’idée de « nature créatrice » persiste encore. Chez le
Sérere, par exemple, la nature possede une énergie vitale ; du moins, certains éléments
naturels. L’anthropologue explique : « Certaines pierres noires polies par I’homme ou le flot
des torrents[...] sont chargées de puissance surnaturelle [...] Le maitre des Pangool peut
retrouver un voleur grace aux particules de pierres émises par la pierre de Lunguf ( pierre de
Dieu Bil Roog) »(Gravrand 2016, 202).

Ainsi, la nature peut étre saisie sur deux plans: physique et spirituel, ce qui rend
complexe son approche, comme le remarque Miquel(2015a, 9) : « Dés qu’il s’agit de prouver
que I’on peut passer de la nature, congue comme un ensemble des phénomenes obéissant a
des lois, a “I’univers” envisagé comme une “unité inconditionnée des conditions objectives”,
la Raison tombe effectivement dans des antinomies ». La raison, dans sa visée pratique, saisit
aisément la dimension matérielle de choses. Quant a la réalité spirituelle, elle échappe a son
pouvoir. La tendance de I’homme moderne est alors de se focaliser sur la physique et
I’homme africain, plus intérieur, de rechercher sa dimension spirituelle et mystique. Ainsi
contrairement & la Physique, qui la congoit comme «une somme de particules
perpétucllement en mouvement. Pour le Négre, sous 1’aspect matériel et sensible, il y a « le
monde des ames »(Senghor 1964, 71). Ce regard spirituel octroie a chaque objet une valeur
unique, autrement dit sacrée. Il est donc nécessaire d’envisager une approche complémentaire
entre les deux dimensions de la nature.

133



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3

Cette double approche confirme que du point de vue spirituel comme biologique, il
existe une symbiose dans la nature qui sous-tend la solidarité entre les éléments qui la
composent, mais aussi la biodiversité. Alors I’homme, en tant qu’entité appartenant a ce
systeme naturel, comprendrait mieux sa relation aux autres étres. Des lors, une approche
holistique s’impose a lui pour convertir son regard et ses pratiques écologiques, comme le
rappelle Amath Faye(2000, 91) :

« De la représentation de I’univers a la protection de son environnement, il n’y a qu’un pas que
le Seereer a vite fait de franchir pour ’harmonie de son monde ». C’est dire qu’il y a un lien
affectif entre ’homme et son environnement, mieux encore, il y a, selon I’expression de Faye,
une « jonction entre les émotions humaines et les énergies de ’univers »(Faye 2000, 93).

Si Senghor fait du Noir en général un paysan par excellence, qui entretient une relation
mystique a la nature, c’est parce que la relation mystique doit dépeindre sur sa conception
écologique, quand il affirme : « Il quitte son moi pour adhérer a 1’objet, pour le connaitre en
s’identifient a lui; attitude d’abandon, d’assimilation, non de domination : attitude
d’amour »(Senghor 1964, 71)». Autant dire que ce qui lie I’homme a la nature dépasse le
rationalisme pur. L’humanité est une parcelle de cette nature qu’il doit chérir comme lui-
méme.

Le Sérere voue a la nature un respect inviolable a cause de son statut particulier. 1l la
considére comme un étre proche de Dieu et des hommes. D’ailleurs, « Dieu, la nature et
I’homme ne font qu’un, dans une forme de symphonie sublime « (Faye 2000, 93). Toute sa
culture est organisée autour de cette symbolique. De prime abord, elle la présente comme une
entité spirituelle qui s’auto-maintient. C’est dans ce sillage que s’inscrivent ces propos d’un
éminent biologiste : « La nature, en ’homme comme hors de lui, est harmonie et équilibre. Le
trouble de cet équilibre, de cette harmonie, c’est la maladie »(Pichot 1993, 15). Cette assertion
laisse entendre que 1’homme peut la respecter ou la bouleverser, tout en sachant que son
action aura des répercussions sur lui.

L’histoire naturelle est jalonnée d’incidents entre I’homme et la nature. Déja les
cosmogonies retragaient, a leur maniére, ’origine de 1’hostilité entre 1’homme et les étres
naturels. Chez les Séréres, I’harmonie existait jusqu’au jour ou un animal viola une fillette, ce
qui irrita les hommes. S’en est alors suivi un conflit :

« Arbres, animaux et hommes se battaient sévérement et s’entretuaient. Alors Roog intervient et
les punit tous. Il diminua la taille des hommes, qui étaient d’abord des géants. Il paralysa et
rendit muets et aveugles les arbres]...] Roog rendit fous les animaux »(Gravrand 2016, 254-55).

Dans sa bienveillance, le Createur remet toujours de 1’ordre pour bien de tous. C’est
ainsi qu’ll conserva ’ouie au régne végétal, ce qui lui vaut le respect du paysan sérere,
puisque « les arbres entendent ce que disent les Pangool et les hommes »(Gravrand 2016,
259). Malgré les conflits inévitables, I’homme entretient, de maniére générale, une bonne
relation avec certains éléments naturels a cause de leur utilité. « Certains arbres sont
considérés pour leurs pouvoirs bienfaisants ou maléfiques, leur proximité comme leur
ombrage pouvant guerir ou nuire » (Lericollais 1972, 193).

Cependant, la nature suit un cycle évolutif que ’homme est tenu de respecter pour en
tirer meilleur profit. S’il ne peut s’empécher de couper des arbres pour ses besoins, il doit le
faire suivant des rituels. Par exemple, le guérisseur doit connaitre les périodes propices a la
récolte de racines pour sa thérapie, puisque

« les racines des arbres se déplacent sous terre pour survivre. Dés le début de I’hivernage, les
arbres envoient leurs racines vers les Nqut les plus proches pour se nourrir. Aprés I’hivernage,
ils retrouvent tous leurs troncs respectifs »(Gravrand 2016, 241).

134



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3

Avant d’extraire des parties d’une plante, le guérisseur recourt aussi aux incantations
pour entrer en dialogue avec 1’esprit de la plante afin d’obtenir son approbation. S’il est
amené a cueillir des feuilles ou a recueillir 1la séve ou ’écorce d’arbres, certains rites sont
obligatoires. On comprend que ce métier était réservé a une frange d’initiés habilités a
exploiter la nature avec sagesse. Ces pratiques sociales soucieuses du respect de la nature se
fondent sur sa sacralité. Elles confirment que la société sérére se représente la nature comme
un vivant doué de sensibilité, qu’il est parfois obligé de blesser pour lui soutirer un minimum
vital. Toutefois, il doit lui manifester sa compassion et son regret de ne pouvoir agir
autrement. De ce fait, « I’abattage de I’arbre destiné a la construction était considérée comme
un attentat qui exigeait toute une procession, pour réparer les dommages de I’acte et présider a
la rencontre nuptiale entre 1’élément végétal et I’¢1ément aquatique »(Faye 2000, 94). Sans ces
préliminaires, la crainte d’attirer le malheur sur la communauté hante tout le monde.

Précisons que la nature n’est pas adorée comme on pourrait le croire. D’ailleurs le
rituel religieux ne lui est jamais destiné, mais au Dieu unique et transcendant, comme en
témoigne le révérend Pére Gravrand : « Depuis les origines, les rites de priere familiale et
d’offrande, ont été célébrés, aupres de ces relais, face aux puissances de la nature, aux
ancétres défunts et a leur maitre : Roog Seen »(2016, 204). Loin du polythéisme qu’on
reproche aux Séréres, cette sacralité renvoie a la valeur supréme de la nature dans la vie de
I’homme. Et si «tous les observateurs ont noté le soin apporté par les Seereer a la
préservation de leur environnement végétal et animal »(Faye 2000, 92), c’est justement a
cause de cette conception respectueuse de la nature. Tant que le Sérére demeure dans
I’animisme, la nature reste sacrée ; mais s’il change de I’orni¢re, elle est vue autrement.

3. La désacralisation de la nature

La personnification de la nature lui vaut un respect inviolable chez le Sérere. Ce
dernier, adepte de la religion traditionnelle : I’animisme, vivait dans une parfaite symbiose
avec elle, jusqu’au contact avec les religions révélées, en particulier le Christianisme et
I’Islam qui ont « aidé & désorganiser les structures de la mentalité traditionnelle et & altérer
une tradition de relations avantageuses avec la nature »(Faye 2000, 96). En effet, leur
introduction dans la société a transformé sa perception de la nature et a contribué a sa
désacralisation, ainsi qu’en témoignent Chenu et Neusch (2002, 125) : « La vieille croyance
animiste qui considérait la nature comme sacrée a été condamnée par la Bible ». La
conversion aux religions révélées contraint le Sérere d’abandonner ses pratiques ancestrales,
et d’épouser leur vision de la nature. Pour le Sérére néophyte, c’est la laicisation de la nature
qui prévaut. En effet, a partir du récit biblique de la création, il retient que la nature est mise a
sa disposition pour son épanouissement. En d’autres termes, « la nature nous fournit les
matiéres premiéres essentielles a la satisfaction de nos besoins »(Métayer 1997, 286).

Il faut convenir que I’interprétation du précepte divin « Soyez féconds et multipliez-
vous, remplissez la terre et soumettez-la. Soyez les maitres des poissons de la mer, les oiseaux
du ciel, et de tous les animaux qui vont et viennent sur la terre » (Genese 1, 27) est équivoque.
La crise écologique trouverait dés lors son ancrage une interprétation erronée, car pour
certains, il s’agit de dominer et d’abuser de la nature. Or, ce précepte divin invite I’homme a
assumer sa mission de collaborateur de Dieu et de prendre soin de toute la création. 1l a la
délicate mission de maintenir dans la durée 1’équilibre naturel, car sa disparition ou son
désordre 1’exposerait a sa propre perte.

Cette désacralisation s’est accentuée avec la modernité, plus précisément la physique
moderne qui a scellé 1’émancipation de la connaissance par rapport a la religion, méme
traditionnelle et les savoirs endogénes. La commence le long périple menant I’homme noir a
la perte du sens sacré de la nature : « le schéma traditionnel, jusque-la garant d’une gestion

135



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3

endogene et saine de I’environnement, brutalement dépouillée de ses arguments stratégiques
et sevré¢ de spiritualité, rend I’ame , laissant a la meute le soin d’adopter la nature
orpheline »(Faye 2000, 95). On assiste alors a la rationalisation et a la laicisation de la
connaissance, ouvrant une nouvelle ére dans I’histoire des idées. Rappelons que 1’époque
moderne sacre le régne de la raison, c¢’est-a-dire 1’intelligence, la faculté de spéculation dont
la tendance est de produire des objets utiles & partir de la matiére brute, ce qui fait dire a un
philosophe francais que « notre intelligence, telle qu’elle sort des mains de la nature, a pour
objet principal le solide inorganisé » (Bergson 2009, 154). Elle vise surtout 1’action.

Contrairement aux Grecs qui divinisaient et personnalisaient les forces de la nature,
I’homme moderne dépersonnalise la nature pour une finalité d’abord scientifique. De fait, en
recourant a une méthode synthétique, il « laisse échapper 1’une aprés 1’autre toutes les ames,
et finit par nous laisser en présence d’une pile de rouages démontés et de particules
évanescentes »(Teilhard de Chardin 2007, 259). La seconde raison est, selon Teilhard de
Chardin, spatiale: c’est la découverte de I’immensit¢ du Cosmos. Entre 1’infime et
I’immense, une seule entité¢ permet de couvrir I’ensemble ¢’est I’Energie « d’ou tout émerge,
et ou tout retombe, comme dans un Océan »(Teilhard de Chardin 2007, 259).

L’homme moderne établit une analogie entre le monde physique et le monde
biologique. Tout comme le monde physique, le vivant est pensé a partir de I’intelligence
scientifique. Cette derniére recherche une régularité dans la nature. « La nature ne peut alors
se concevoir que comme une harmonie ou les comportements des étres et des choses suit
nécessairement les régles d’un jeu désormais immuable »(Jacob 2018, 39). La nature,
longtemps percue comme une ceuvre de la bonté divine, devient un simple objet d’étude et de
manipulation. Des lors « il s’agit de pénétrer celle-ci, d’en saisir les phénomeénes, de les lier
entre eux par des lois dans la mesure ou 1’esprit humain peut y parvenir »(Jacob 2018, 37).
Cette réduction dicte un nouveau rapport a la nature.

Contrairement a I’homme antique et médiéval qui appréhendait le réel par la
contemplation et a la spéculation, I’homme moderne, opte pour 1a désacralisation de la nature,
en la réduisant a « un ensemble de phénomenes obéissant a des lois »(Miquel 2015b, 9). Elle
se préte alors a I’exploitation de ’homme qui cherche a s’accomplir méme a ses depens.
Partant de la dialectique hégelienne, Dominique Bourg explique : « La maitrise de la nature
par le travail, et partant la technique, est le moteur de I’histoire congue comme avénement
dialectique de la liberté »(Bourg 2018, 86-87). Avec sa frénésie, il ne se limite pas a la
satisfaction de ses besoins existentiels. 1l passe des besoins vitaux aux superficiels, comme le
luxe et le confort, d’ou la remarque bergsonienne: « Toute notre civilisation est
aphrodisiaque »(Bergson 2008, 322). L humanité devient alors insatiable et belliqueuse.

Si, dans la nature, I’instinct guerrier demeure en alerte et les tensions entre Etats
permanentes c’est parce que chacun cherche, au-dela du nécessaire, le confort. Chacun veut
s’approprier les ressources naturelles et les préserver pour lui, ce qui engendre des rivalités et
guerres. En effet, I’orientation du développement intellectuel de I’homme 1’expose au danger.
Mais la nature ne peut étre tenue pour responsable, comme en témoigne cette assertion :
« Répétons une fois de plus que la nature n’a rien voulu, si I’on entend par volonté une faculté
de prendre des décisions particulieres » (Bergson 2008, 302). C’est plutot I’intelligence
humaine qui dévie de sa vocation premicere, la survie de I’espéce humaine, et s’¢gare.

L’homme est parvenu, au long de I’histoire, a s’imposer comme maitre de cette mere
Adna-Kumba Njaay. Or, pourquoi vouloir s’approprier ce qui appartient a tous, alors que
I’autre dispose du méme droit ? L homme a-t-il le droit de surexploiter la nature ?

136



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3

4. La crise écologique en milieu sérere

La crise écologique est une des tares de notre millénaire qui mobilise plus le génie
humain. De fait, ’homme se sent menacé dans son existence par ce fléau qui s’accentue au fil
des années. En effet, la nature, sa mere nourriciere naguére généreuse, cette chere Adna-
Kumba NJaay, peine actuellement & subvenir aux besoins vitaux de tous ses fils. Cette
déficience suscite des questions : est-ce par avarice ou par épuisement qu’elle n’arrive plus a
nourrir ses enfants ? Qu’est-ce qui explique cette crise écologique ?

Plusieurs facteurs expliquent cette crise. Si le Sérére trouvait un équilibre de vie c’est
parce qu’il avait réussi, grace a ses cosmogonies, a établir ce que Marguerite Dupire appelle
un « contréle rituel de I’environnement »(Cf. Faye, 2000, 87). Il avait érigé des us et
coutumes garants du respect inaliénable de la nature et de son usage modéré. Ce respect
explique que « malgré un siécle de déboisement, le pays seereer a gardé 1’allure d’un parc
avec des bois sacrés et des zones assez boisées ou se blottissent les villages »(Gravrand 2016,
259).

Tres tot, la société avait conscience du penchant orgueilleux de I’homme qui le pousse
a s’accaparer des biens, raison pour laquelle elle a mis des garde-fous pour contenir ses
appétits démesurés dans la gestion des ressources naturelles. Bien qu’elle se soit constituée a
partir de plusieurs mouvements migratoires, la société sérére est sédentaire. A y regarder de
pres, ses mouvements migratoires observés dans I’histoires sont justifiés par les aléas
climatiques comme la sécheresse. Elle apprendra a leur dépend a s’organiser pour sa survie et
pour la gestion du patrimoine foncier. De ce fait, la sédentarité «va doter la société
d’arguments en quelque sorte juridiques et institutionnels orientés vers la gestion du capital
foncier, avec ’apparition de nouvelles notions renvoyant au patrimoine, a 1’héritage, au droit
de feu, au droit de la hache, etc. »(Faye, 2000, 88). Elle doit en outre sa stabilité aux instances
et autorités coutumiéres chargées de veiller sur le droit équitable a la terre: «le droit
d’exploiter le sol et les arbres, de gérer, de préter, de transmettre ou de mettre en gage »
(Lavigne Delville 1998, 185). Ce droit foncier s’appuie sur son systeme matriarcal (héritage
par lignées maternelles). En effet, lorsque I’homme est contraint de s’exiler et d’abandonner
ses terres, il migrait vers la famille maternelle, ce qui lui donnait acces a une nouvelle terre.
Comme le remarque Amade Faye, « le paysan seereer était arrivé, par une logique sans
explication rationnelle, certainement par intuition, a faire de la préservation de
I’environnement un instrument d’harmonie et de stabilité culturelle »(2000, 98). Cette stabilité
lui permis de s’implanter dans la région sénégambienne, d’ériger ses sanctuaires et de pactiser
avec la nature.

En réalité, la nature n’a pas besoin de I’homme pour vivre. Elle comporte en elle un
systéme d’auto-régulation. Elle est faite pour assurer sa propre régulation. Platon décrivait
déja I’univers comme un étre autonome : « il est fait pour se nourrir de ses pertes propres, et
toutes ses actions, toutes ses affections lui viennent de lui-méme et s'y renferment; car
l'auteur du monde estima qu'il vaudrait mieux que son ouvrage se suffit a lui-méme, que
d'avoir besoin de secours étranger. » (Timée, 33d). L’autorégulation de la nature ne dépend
pas de ’homme. Il pourrait plutdt déstabiliser son harmonie par ses actions. Pour éviter de
I’affecter, I’homme doit en faire un usage modéré et équitable. Cependant, I’augmentation
exponentielle de la population au XIX® siécle ne favorise pas le respect de 1’équilibre naturel.
Cet équilibre suppose une certaine maitrise des naissances que les maladies endémiques
régulaient a leur maniére avant I’invention de vaccins.

Dans la société sérere, la densité de la population était encore rationnelle, raison pour
laquelle « le systéme agraire autorisait la fixation d’une population paysanne dense »(Lavigne
Delville 1998, 183). Ce systeme ne laissait aucune place a la rivalité, puisque chacun y
trouvait le nécessaire pour vivre. Les pratiques agricoles étaient alors harmonisées et

137



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3

solidaires. Chaque famille disposait de semences et de surfaces cultivables durant la saison
des pluies. Elle cultivait généralement les céréales (le mil, le mais, le sorgho), sa nourriture de
base et possédait du bétail plus ou moins important. Grace au troc, elle pouvait se procurer
d’autres produits dont elle ne disposait pas. Cette pratique consistait a échanger un produit
contre un autre, surtout des ingrédients ou des outils pour le travail. L’intérét de ce troc est de
favoriser ’acces de tous au marché et 1’équilibre des échanges. Les hommes ne se rendaient
aux marchés hebdomadaires que par nécessité.

Somme toute, cette ethnie, de tradition agropastorale, entretient un rapport original a
I’environnement. « Cette originalité renvoie aux structures socio-politiques, a un systéme
agro-pastoral relativement intensif et & une économie domestique qui assure en priorité
I’autoconsommation vivriere »(Lericollais 1999, 30). Elle pouvait alors vivre en paix et en
sécurité.

Avec I’ouverture a la zone urbaine, le mode de vie du Sérere va évoluer. La monnaie
s’y invite progressivement, affectant ses habitudes. En effet, si le troc 1’obligeait a se limiter
au nécessaire, la monnaie le conduit a 1’accumulation des biens : le capitalisme. Certains
arbres verront leur valeur commerciale escalader. Comme en témoigne un penseur, le baobab
et le tamarinier « sont maintenant appropriés a cause des ressources monétaires qu’ils
fournissent »(Lericollais 1972, 189). C’est un pas de plus qui est franchi dans le déséquilibre
écologique.

Un autre pas est marqué par la colonisation avec I’introduction de la culture de
I’arachide. De fait, le besoin de matiére premiére pour les usines d’huile et de savons, pousse
les Occidentaux a importer, dans les années 60, cette culture d’origine américaine en Afrique
de I’Ouest. Pour plus de rendement, ils étendent les surfaces cultivables « au dépens des
espaces forestiers, des parcours pastoraux, et puis des jachéres »(Lavigne Delville 1998, 183).
De ce fait, d’intenses bouleversements surviendront dans le style de vie du Sérére au plan
politique, agricole et foncier. Sa gestion change de formule : la mutualisation des surfaces
cultivables est remplacée par le partage des terres, ce qui affecte « la grande flexibilité du
systéeme (intégration des étrangers, distributions aux fils et aux neveux) avant épuisement des
réserves fonciéres »(Lavigne Delville 1998, 185).

En plus du probléme foncier, la communauté sérére connaitra une grande sécheresse
vers la fin des années soixante. Son existence immédiate et son systeme de production seront
profondément affectés. Le constat est sans appel: «les paysages, mais aussi les
aménagements  agraires  sereer portent la  marque durable des  déficits
pluviométriques »(Lericollais 1999, 32). En effet, le déficit de pluies ne laisse aucune
alternative au paysan sérére. A en croire Lavigne Derville, «la pluviométrie annuelle
moyenne initialement de I’ordre de 700mm est tombée a moins de 500, ce qui a nécessité une
adaptation de la production a la sécheresse et des modifications dans 1’utilisation de la
terre »(1998, 189). C’est le début de la crise écologique qui poussera la population sérere a la
quéte d’alternatives pour pallier cette crise qui n’en était qu’a ses débuts. De fait, la
dégradation des terres fertiles ouvre la voie a la migration vers I’Est du pays : Kaffrine,
Koumpentoum et Tambacounda. Les terres neuves consacrées surtout a la culture des
bananes.

A coté des facteurs naturels, s’ajoutent des facteurs humains a la crise écologique. Ils
sont les plus déterminants. D’ailleurs, les études écologiques indexent fréequemment les
transformations profondes de 1’'univers opérés par ’homme. De fait, avec la modernite, les
besoins de ’homme se multiplient : construction d’habitats durables et d’infrastructures,
création de locomotions et de moyens de communication. La découverte des machines a
vapeur, puis de combustibles et d’énergies renouvelables accélere le développement industriel
et technique auquel n’échappe aucun peuple. Kant voyait d’ailleurs dans le progres technique

138



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3

une potentielle menace, quand il écrit : « Nous sommes civilisés, jusqu’a en étre accablés,
pour ce qui est de I'urbanité et des bienséances sociales de tous ordres. Mais s’il s’en faut
encore de beaucoup que nous puissions déja nous tenir pour moralisés »(Kant 1985, 199). Il
entend par la dénoncer le matérialisme sur lequel se construit la civilisation moderne. Et
I’histoire lui donna raison. De nos jours, la technique menace « I’existence passive et végéto-
animale dans le sein de notre meére-la terre »(Berdiaeff 2023, 35). L’Afrique se lance dans
cette course en exploitant les ressources de la terre sans respect, polluant 1’environnement et
détruisant 1’équilibre fragile des écosystémes. Son exploitation exagérée fragilise la matrice
de la terre Adna Kumba Njaay et détruit « le bien-étre et la chaleur d’une vie organique qui se
blottit contre elle » (Berdiaeff 2023, 35).

En milieu sérere, la crise provient de I’ouverture et du brassage avec d’autres cultures
qui ne partagent pas sa vision de la nature. « Certains récits signalent de maniere épisodique,
I’existence d’un personnage contemporain du laman : le boisselier, auteur du premier geste
attentatoire a 1’équilibre physique de I’environnement »(Faye, 2000, 88). Ce personnage est le
bucheron, dont le métier est incompatible avec la mentalité sérere, puisqu’elle n’imagine pas
vivre de I’abattage de ses fréres-arbres. Bien qu’elle ne puisse s’empécher d’utiliser la hache
pour aménager son habitat, il n’en abuse pas. Il faut dire que « c’est 1’alliance martiale du feu
et de la hache qui est considérée comme la cause majeure des premiéres perturbations de
I’environnement »(Faye 2000, 90).

Conscient que la survie de la biosphére dépend de son pouvoir de transformation, et la
survie humaine dépend en méme temps de celle de la biosphére, I’homme sérére opte toujours
pour un usage modéré voire minimaliste. Cette relation inclusive fondait sa morale et ses
activités socio-économiques avant son ouverture a la technique. Ainsi, I’action humaine
modifie non seulement le cours naturel de son processus, mais provoque aussi des mutations
socio-politiques et économiques qui imposent de nouvelles orientations ecologiques.

5. Un retour vers animisme ?

En revisitant la cosmogonie sérere, nous pouvons noter que la crise écologique était
méconnue de cette société traditionnelle, du moins pas comme nous pouvons le constater de
nos jours. De fait, elle entretenait un rapport particulier avec I’environnement, ce qui explique
le respect quasi naturel de ses membres et la relation solidaire, malgré les dissemblances,
entre tous les étres naturels. L’unité de la nature vient du courant de vie qui est unique et qui
les traverse tous. Comme on peut le remarquer, «si la nature vivante est continue et
différenciée a la fois, de la vie organique a la vie intérieure, c’est parce qu’elle est le proces
d’un courant de conscience qui conjoint et sépare simultanément tout ce qui vit »(Montebello
2015, 145). Dés I’aube de la pensée, cette idée a fait son chemin dans les esprits. Platon, dans
sa cosmogonie, relate la création de la nature, la terre-mere en mettant I’accent sur 1’unité
cosmique en ces termes : « La terre, notre nourrice, roulée autour de I'axe qui traverse tout
I'univers, a été faite pour étre la productrice et la gardienne du jour et de la nuit ; elle est le
premier et le plus ancien des dieux nés sous le ciel » (Timée 40c).

Tous les mythes de la création s’inscrivent dans cette droite ligne. Ils décrivent la
primauté de la terre, puis I’apparition des végétaux, ensuite celle de la vie animale, puis
I’humanité. Cependant, la posture de I’homme ne lui donne pas un pouvoir de domination ni
d’exploitation arbitraire des autres éléments naturels. La nature a voulu, soutient Bergson,
cette différence entre les vivants, préparant ainsi a I’humanité son humus. Elle a méme
programmeé de lui doter un caractere spécifique : le psychisme. Ce dernier résulte d’un choix
délibéré de la nature comme le souligne Bergson : « L’intelligence et I’instinct sont deux
espéces de connaissance » (Bergson 2009, 144). De la, nous avons conclu qu’il existe une
relation étroite entre la culture, 1’écologie, la politique et I’économie.

139



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3

Or, force est de conster que les réponses que 1’on pense trouver aux problémes
écologiques sont a priori d’ordre scientifique. On met au-devant de la scéne la science et la
technologie sur commande politique. Pourtant bien avant I’avénement de la science, I’homme
cherchait les principes de vie et d’action dans toutes les formes de connaissance : mythe,
magie, religion, etc. Chacune d’elles a dévoilé un pan du réel. De méme, le savoir endogéne
des sociétés africaines contribue aussi a la quéte de solutions écologiques. Cette étude
s’inspire des études de la nature comme solution a la crise écologique. Oyono illustre cette
possibilité quand il déclare :

« La référence dans la problématique de la mise en ceuvre de la foresterie communautaire au
Cameroun est une entreprise pédagogique. A partir de celle-ci, il est question de se faire une
visibilit¢ de la manicre dont le culturel et I’écologique s’articulent pour garantir la durabilité
d’un micro-espace forestier »(Oyono et al. 2000, 19).

Peut-étre bien que I’humanité aurait évité cette crise qui menace son existence, si elle
avait opté pour I’animisme sérére. Mais toujours est-il que I’humanité vit de recherches. Le
philosophe I’inscrit méme dans son essence quand il affirme : « L’idée d’humanité, qui porte
en elle-méme une charge passionnelle considérable, qui est[...] au croisement de concepts
théoriques et de notions pratiques » (Wolff 2023, 19). Cette assertion légitime la quéte
d’autres types de savoirs quand la vie de ’homme est en jeu. Le mérite des religions, voire
des superstitions religieuses, est de fonder I’harmonie sociale sur la pression. Méme si
I’homme réussit toujours a bouleverser I’ordre social parce qu’il déteste toute forme de
contrainte morale ou religieuse, il sait obéir tant qu’il reste convaincu de leur bien-fondé.

La relation que le Sérere entretient avec la nature illustre cet attachement « religieux »
envers la nature en général, et ’arbre en particulier en tant que lieu sacré par excellence. Le
geste du paysan consistant a donner d’abord sa part a I’arbre du champ, avant de « se mettre a
table, la meéche de cheveu qu’il arrache de sa téte et qu’il s’empresse de fourrer dans 1’écharde
de I’arbre blessé par mégarde et qui saigne sont une illustration objective de cet élan »(Faye
2000, 92). Autant dire que I’homme sait vivre en harmonie avec la nature comme son alter
ego. Dr’ailleurs, cette harmonie est percue comme ce « modé¢le d’ordre éternel que
I’organisation humaine doit imiter autant que faire se peut »(Lagrée 2016, 59). Mais il arrive
que des facteurs externes la bouleversent. La crise écologique illustre ce bouleversement.
C’est a juste titre que le sérere I’assimile a une offense de la nature qu’il se doit de réparer.
« Dans la Petite Cote par exemple, en de pareilles circonstances, des rites sont célébrées en
face de I’océan [...] en vue de calmer 1’onde mystérieuse, surtout dans les moments
extraordinaires ou elle est animée d’une volonté de mort »(Faye 2000, 94). Autrement dit,
personnifier la nature permet de mieux comprendre les méfaits de la crise écologique que
I’homme lui inflige. La personnification lui permet de se mettre dans la peau de la nature pour
compatir a ses « souffrances ». En utilisant son propre langage pour exprimer ce qu’il inflige a
la nature, il prend plus conscience de la crise écologique.

Conclusion
Cette étude nous plonge dans le passé de notre culture pour rendre conscience de
I’ingéniosité que nos ancétres ont deployé pour maintenir I’harmonie de la nature, avec la
conviction que le désaveu de la nature remet en question I’ontologie et humanité. Aussi
avons-nous juger nécessaire de nous « tourner vers d’autres sagesses [...] pour retrouver une
relation beaucoup plus intime et égalitaire entre tous les vivants, qu’ils soient animaux,
végetaux ou minéraux »(Chenu et Neusch 2002, 126). Cette étude nous a aussi permis de
saisir « la valeur sacrée de I’homme dans I'unité organique de la Nature »(Teilhard de
Chardin 2007, 80). Elle nous engage a prendre notre responsabilité dans le maintien de la

nature en forme.

140



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3

Au terme de celle-ci, il faut reconnaitre que la reconstitution des cosmogonies séreres
comporte des limites. En fait, 1’anthropologie reconstitue des brides de mythes et les croise
pour en tirer des récits cohérents. Malgré cette limite, la valeur des enseignements reste
inchangée, comme le souligne Amade Faye, «le modéle seereer de conservation de
I’environnement est congu comme un rempart contre la fragilit¢ des systémes
humains »(2000, 92). L’humanité gagnerait donc a revisiter 1’animisme sérére, non pour
s’enfermer dans ses cadres rigides, mais pour s’inspirer de I’amour et du respect de la nature
qu’il infuse dans la société.

Bibliographie

Aristote. 1992. De [’dme. Nouv. éd. Traduit par Jules Tricot. Bibliotheque des textes
philosophiques. J. Vrin.

Aristote.  2014. Oeuvres complétes. Edité par Pierre Pellegrin. Flammarion.
http://bang.pretnumerique.ca/accueil/isbn/9782081350311.

Berdiaeff, Nicolas. 2023. L ’homme et la machine. R&N.

Bergson, Henri. 2008. Les deux sources de la morale et de la religion. 10. éd. Quadrige,
edited by Frédéric Worms. Presses Universitaires de France.

Bergson, Henri. 2009. L évolution créatrice. 11° éd. Quadrige, edited by Frédéric Worms.
Presses universitaires de France.

Boillot, Hervé. 2018. Le petit Larousse de la philosophie. Nouvelle éd. Petit Larousse de.
Larousse.

Bourg, Dominique. 2018. Une nouvelle Terre. Desclée de Brouwer.

Chenu, Bruno, et Marcel Neusch. 2002. Dieu au XXle siécle: contribution de la théologie aux
temps qui viennent. Bayard.

Descartes, René. 1996. Lettre-préface des principes de la philosophie. GF : texte intégral 975.
Flammarion.

Faye, Amade. 2000. « L’homme et la nature dans I’imaginaire seereer ». Environnement
africain, Enda tiers monde 41-42 (XI, 1-2): 81-102.

Gravrand, Henry. 2016. La civilisation seereer. 2e édition. Les Nouvelles éditions africaines
du Sénégal.

Jacob, Francois. 2018. La logique du vivant: une histoire de [’hérédité. Tel 2. Gallimard.

Kalogeraki, Stella. 2005. Mythologie grecque. Traduit par Monique Kamari. Mediterraneo
Editions.

Kane, Yaya, et Jacques Ruffié. 1963. « Etudes hémotypologiques de quelques groupes peul,
toucouleur, oualof et sérere du Sénégal occidental ». Bulletin Société Anthropologie de
Paris Tome IV (3-juillet-septembre): 545-53.

Kant, Emmanuel. 1985. (Euvres philosophiques. Edited by Ferdinand Alquié. Il. Bibliothéque
de la Pléiade. Editions Gallimard.

Lagrée, Jacqueline. 2016. « Guérir la mort? » Etudes (Paris) Juillet-Aott (7-8): 57-68.
Cairn.info. https://doi.org/10.3917/etu.4229.0057.

Lavigne Delville, Philippe. 1998. Quelles politiques foncieres pour [’'Afrique rurale ?
réconcilier pratiques, légitimité et légalité. Economie et développement. Karthala
Coopération frangaise.

Lericollais, André. 1972. Sob: étude géographique d’'un terroir sérer (Sénégal). IRD Editions.

Lericollais, André, ed. 1999. Paysans sereer. Dynamiques agraires et mobilités au Sénégal.
Ird Editions.

Métayer, Michel. 1997. La philosophie éthique: enjeux et débats actuels. Editions du
Renouveau pédagogique.

141



ACTA SUNU-XALAAT SUPPLEMENTUM 3

Miquel, Paul-Antoine. 2015a. Sur le concept de nature. Collection Vision des sciences.
Hermann.

Miquel, Paul-Antoine. 2015b. Sur le concept de nature. Visions des sciences. Hermann.

Montebello, Pierre. 2015. Métaphysiques cosmomorphes. la fin du monde humain. Les
Presses du reel.

Oyono, Phil René, Mariteuw C. Diaw, et Samuel Efoua. 2000. « Structres et contenu
anthropologique du Bilik au Cameroun». Enda, Cahier d’étude du milieu
d’aménagement du territoire, XI,1-2 (41-42): 9-21.

Pichot, André. 1993. Histoire de la notion de vie. Gallimard.

Senghor, Léopold Sédar. 1964. Liberté, tome 1. Négritude et humanisme. Seuil.

Teilhard de Chardin, Pierre. 2007. Le Phénoméne Humain. Editions Seuil.

Wolff, Francis. 2023. Notre humanité: d’Aristote aux neurosciences. Librairie Arthéme
Fayard/Pluriel.

Zarka, Yves Charles. 2013. « De I’homme-machine a la machine post-humaine : La vision
machinique du monde ». Cités (Paris cedex 14) 55 (3): 3-8.
https://doi.org/10.3917/cite.055.0003.

142



